


7

AVANT-PROPOS

Je souhaite avant toute chose commencer par ceci : je vous remercie 
tellement ! Pour l’accueil que vous avez réservé à mon premier livre, 
Histoire du tarot (Trajectoire, 2018), pour vos retours enthousiastes, pour 

tout l’intérêt que vous avez manifesté pour son contenu. Cet enthousiasme 
a non seulement permis la parution de ce nouvel ouvrage, mais il m’a aussi 
portée pour l’écrire. Je vous en suis profondément reconnaissante.

J’avais besoin de cette belle énergie pour l’écrire, car il est ambitieux : 
je n’ai pas pu m’empêcher d’y céder à mes deux passions, l’Histoire et l’art 
de raconter des histoires. Depuis 2018, j’ai travaillé principalement sur ces 
deux domaines et j’ai voulu que tous deux soient présents dans ce livre.

Pour l’Histoire, j’ai voulu reprendre ce que j’avais esquissé dans le dernier 
chapitre de Histoire du tarot : l’histoire des arcanes. Cela m’a paru important d’aller 
jusqu’au bout et de continuer d’exhumer tout ce savoir qui, comme pour l’histoire 
du tarot, dormait dans les fonds des bibliothèques, connu la plupart du temps 
des seuls spécialistes ! J’ai voulu pour chaque carte, entre autres choses, me poser 
des questions de base, par exemple : qu’est-ce qu’une vertu cardinale, qu’est-ce 
qu’un ange, un démon ? Ils apparaissent dans les cartes, on en parle beaucoup, 
et on sait si peu de choses sur eux. Quelles sont leur nature, leur fonction, leur 
place dans l’univers ? J’étais loin d’imaginer tout ce que j’allais découvrir : 
même l’ascétique Thomas d’Aquin m’a révélé des trésors pas si poussiéreux 
que ça, et qui seront tellement utiles, je le promets, pour mieux comprendre les 
cartes. Je l’ai trouvé bien plus utile, d’ailleurs, que Court de Gébelin ou Papus, 
pour mieux connaître les vertus cardinales, par exemple. Voilà pourquoi on ne 
retrouvera pas ici une synthèse des écrits des occultistes sur les lames de tarot ; 
j’ai hésité, mais j’en parle déjà dans mon ouvrage précédent, et ils sont aussi 
rapportés dans de nombreux autres livres. Cela ne veut pas dire que je n’en 
parlerai pas du tout, mais ils ne formeront pas le cœur du propos. J’ai préféré 
apporter des connaissances nouvelles, basées sur des travaux historiques ou des 
textes fondateurs, offrant ainsi une perspective élargie sur les cartes des tarots.

Des éléments sont bien connus, comme l’histoire de la Roue de Fortune et de 
son iconographie. D’autres sont moins faciles à cerner : par exemple, que signifie 
ce petit mur sur le Soleil du tarot dit de Marseille, que fait-il là, avec ce couple 
de personnages ? Dans tous les cas, j’ai tenté de rapporter des connaissances 
qui m’ont paru pertinentes et, quand c’était nécessaire, d’élaborer des théories 
qui me paraissaient intéressantes, à partir d’elles. Tout cela, avec la démarche 
qui m’est propre : ceci est avéré, ceci est probable, ceci est incertain. J’ajoute que 

Tarot dit de Charles VI, 
le Soleil, Florence, 
vers 1460, BnF.

Double-page précédente : 
Anonyme, De Sphaera, 
Les enfants de la Lune, Italie 
du Nord, vers 1450‑1465, 
Modène, Biblioteca Estense.



8

Les histoires du tarot Avant-propos

je ne souhaite pas en faire des vérités définitives, même quand l’information 
est plutôt sûre : il y a toujours moyen de découvrir de nouvelles choses sur 
un sujet, et d’autant plus quand il s’agit des cartes du tarot ! C’est là, ma seule 
certitude. Trop d’auteurs s’égarent, selon moi, à vouloir conclure trop vite, après 
avoir trouvé des informations intéressantes. Mais ce n’est pas parce que le tarot 
contient des éléments antiques qu’il provient de l’Antiquité. Ce n’est pas parce 
qu’il contient des symboles élaborés d’après les travaux des néoplatoniciens qu’il 
a été nécessairement créé par eux. Et puis, de quel tarot parle-t-on ? Il faut être 
d’autant plus prudent quand on voit les représentations évoluer au gré du temps 
et des jeux. Pour ma part, tout ce que je souhaite, c’est apporter des connaissances 
pour enrichir la réflexion des amis du tarot, et pour leur permettre d’élargir 
leurs perspectives en proposant des points de vue peu explorés jusqu’à présent.

Pour les histoires, j’ai souhaité en rapporter ici, car, en découvrant l’univers 
des contes, mythes et légendes, j’ai été éblouie de retrouver en eux tant de nos 
personnages préférés : des fous, en voici, en voilà, des diables tentateurs de toutes 
les manières, des ermites tâchant de trouver la sagesse tant bien que mal, des 
morts revenus demander des comptes. Et ce n’est pas si incroyable : le tarot et 
les contes que j’ai trouvés proviennent tous deux de notre culture commune. 
Ils contiennent des personnages, des archétypes, ou encore des messages, des 
significations qui peuvent être similaires. On retrouve, par exemple, le squelette 
à la faux dans les danses macabres du xve siècle, dans le tarot de Marseille (et 
pas seulement ce tarot-là) et aussi dans nombre de contes bretons dans lesquels 
on le nomme l’Ankou. Même la mythologie, nous le verrons, a légué des héros 
ou des dieux qui figurent sur des cartes de tarot : Hercule, Apollon, Cupidon, 
Orphée, Alexandre… Découvrons les superbes récits anciens cachés derrière ces 
images ! Parler de ces mythes et de ces contes, et en raconter quelques-uns, ne fera 
qu’enrichir l’histoire des cartes. Cela va permettre aussi, ce qui n’est pas rien, 
d’entrouvrir les portes d’un vaste univers que l’on ne connaît trop souvent que 
par le biais de Charles Perrault ou d’Andersen. Alors qu’il y a tellement plus…

Chaque arcane fera l’objet d’un chapitre. On y trouvera son histoire, enrichie 
avec des textes anciens qui en éclairent le sens et l’origine : s’il est avéré que des 
extraits de l’Apocalypse ou encore de Platon ont pu être à l’origine du contenu 
de certaines cartes, il m’a semblé qu’ils étaient trop peu connus et qu’il était 
temps de les découvrir. J’ai également voulu enrichir le contenu avec une 
iconographie choisie : anciennes cartes de tarot qui permettront de voir comment 
les contenus des arcanes ont évolué, mais aussi gravures, tableaux, manuscrits, 
et toutes œuvres qui aideront à mieux comprendre les cartes. J’ai envie de dire 
qu’elles sont aussi là pour être contemplées. L’art est toujours unique et sublime, 
il n’est pas seulement là pour expliquer des choses. Il se suffit à lui-même.

À la fin de chaque chapitre, vous trouverez un conte écrit en lien avec l’arcane 
étudié, et un QR code pour découvrir le récit que je conterai en vidéo. J’aurais 
tellement aimé conter toutes les histoires dont je parle dans les chapitres, cela n’a 
pas été immédiatement possible ! Mais je compte bien enrichir au fur et à mesure 
ce corpus conté en postant régulièrement des vidéos pour les autres histoires 
qui auront été évoquées ou écrites dans ce livre. Dans les vidéos, la plupart des 
histoires contées sont enrichies par des moments d’improvisation, des péripéties 
inattendues, des personnages qui ne se trouvent pas forcément dans les textes 
écrits… Vous découvrirez que l’art du conte, c’est tellement plus que dire un texte…

Ce livre peut se parcourir de bien des façons. Je vous 
suggère d’y folâtrer comme bon vous semble : vous pouvez 
aller directement lire une ou plusieurs histoires, voir un 
texte qui vous interpelle, aller chercher dans l’index en 
fin de volume le sens d’un symbole qui vous questionne, 
plonger dans le chapitre de votre arcane préféré, chaque 
chapitre étant autonome, ou bien tout lire à la suite… 
Amusez-vous aussi, pourquoi pas, à vous faire un petit tirage 
de quatre ou cinq cartes de tarot et à visionner ensuite les 
contes en lien… vous aurez ainsi des spectacles de contes du 
tarot à la maison, chaque fois différents ! Ou bien, si vous 
souhaitez poser une question, tirez une carte, et laissez le 
conte vous répondre… Vous trouverez à la fin du livre, après 
la bibliographie, un QR code en plus de ceux parcourant 
l’ouvrage (ainsi que l’url pour ceux qui ne pourraient pas 
scanner les QR codes), qui donnera accès directement à une 
page web où tous les contes sont regroupés et accessibles.

Il y a aussi, à la fin de l’ouvrage, un récit d’une autre 
nature, également accessible avec un QR code, je vous 
en reparlerai à ce moment-là. Vous pouvez aussi vous 
offrir la surprise de plonger directement dedans…

Détail technique, mais qui a son importance : chaque 
titre cité en référence dans ce livre peut être retrouvé 
dans la bibliographie grâce à un code en quatre lettres qui 
lui est propre. Ce code est composé des trois premières 
lettres du nom de l’auteur et de la première lettre du titre 
de l’ouvrage (ou des quatre premières lettres du titre de 
l’ouvrage quand il est anonyme). Ainsi, on retrouvera avec 
(NADH) Nadolny Isabelle, Histoire du tarot, Escalquens, 
éditions Trajectoire, 2018, dans la bibliographie. Dans 
celle-ci, les codes sont classés par ordre alphabétique. 
Quand, dans le texte, le code est suivi d’un numéro, par 
exemple (NADH, 61), cela signifie que l’information dont 
je parle se situe dans Histoire du tarot, page 61 ; (NADH, 

61‑63) signifie dans Histoire du tarot, aux pages 61 à 63 et (NADH, 61. 63) signifie une 
référence située page 61 et page 63. Si un auteur a produit quelque chose en deux 
volumes, on pourra voir parfois, par exemple : (POUT, 2, 45) ce qui signifie Henri 
Pourrat, Le Trésor des contes, vol. 2, page 45. J’ai fait ceci pour éviter d’alourdir tout 
le livre avec de trop nombreuses notes de bas de page qui ont tendance à se répéter 
quand je cite un titre plusieurs fois. Ces codes sont là pour rapporter d’où je tiens ce 
que je dis, ils ne sont pas indispensables à la compréhension du texte : vous pouvez 
choisir d’interrompre votre lecture pour prendre connaissance des références 
en lien ou bien de lire tranquillement et de les consulter plus tard. En tous les 
cas, vous disposerez d’une bibliographie fournie, classée par ordre alphabétique 
d’auteurs, où vous retrouverez tout ce que j’ai utilisé pour écrire cet ouvrage.

Tout ce que j’ai fait depuis ces six dernières années, je le dépose auprès 
de vous. J’espère que vous éprouverez autant de plaisir à voyager dans les 
univers et les belles histoires portées par les arcanes du tarot que j’en ai 
eu. C’est, somme toute, ni plus ni moins qu’un périple dans notre culture 
ancestrale, ses profondeurs, son savoir, ses failles et sa beauté…

Je vous souhaite un bon voyage, et je vous remercie encore…

Tarot du « Maître du Chariot 
d’Issy », le Chariot, 
Lombardie, vers 1441‑1442, 
Issy-les-Moulineaux, Musée 
français de la carte à jouer.



11

À la cour des rois, le fou était le seul qui pouvait se permettre de dire ce que nul 
ne voulait entendre. Ainsi, un jour, au palais, alors que le roi entrait dans la salle 
du trône, il vit son bouffon vautré sur le siège royal.

— Que fais-tu là, imbécile ? Descends tout de suite, seul mon Premier ministre 
a le droit de s’asseoir sur mon trône pour gérer les affaires du royaume pendant 
mon absence !

— Oh, sire, je suis bien au-dessus de lui…
— Que dis-tu là ? Au-dessus de mon Premier ministre, il y a mon fils aîné, le 

prince héritier, qui, un jour, me succédera sur ce trône. Mais pas aujourd’hui.
— Oh, sire, je suis bien au-dessus de lui…
— C’est impossible, au-dessus de lui, c’est moi, le roi !
— Oh, sire, je suis bien au-dessus de lui…
— Mais que dis-tu là ? Il n’y a personne au-dessus du roi, au-dessus de moi…, 

dit-il en levant le menton. Sauf Dieu.
— Oh, sire, je suis bien au-dessus de lui…
— Au-dessus de Dieu ? Mais il n’y a rien !
— Oh, sire, je ne suis rien…

Ce conte nous semblait si bien représenter ce fou que l’on va retrouver 
dans le tarot, que nous l’avons choisi pour commencer le chapitre, 
dérogeant à notre projet de démarrer plutôt avec un texte historique, 

comme ça sera le cas pour tous les chapitres suivants. Mais cet individu n’est-il 
pas là pour inverser les règles ? Il est capable à la fois de toucher Dieu au 
fin fond de sa tête et de questionner notre vanité. Tout autant arrogant que 
modeste, il remet le roi à sa place en prenant sa place, s’arroge un trône qui 
n’est pas le sien tout en se proclamant la créature la plus nulle de l’univers, 
encore plus rien que rien, un rien plus grand que Dieu lui-même !

Ce personnage indicible est présent dans notre culture commune (et pas 
seulement la nôtre) depuis des siècles. De ce fait, sa présence dans le tarot ne 
nous étonne nullement. Mais pourquoi avoir choisi de commencer avec lui ? 
En effet, il aurait pu tout aussi bien clore cet ouvrage que le commencer, c’était 
notre projet initial, d’ailleurs. Mais, en nous documentant sur le sujet, nous 
avons constaté ceci : dans la plupart des anciens ordres du tarot cités par les 
historiens, il commence le jeu1. Dans le tarot de Sola Busca, le plus ancien tarot 
complet connu, datant de 1491 (tarot atypique dont les atouts représentent des 
héros de l’Antiquité et des divinités), il porte même le nombre « 0 » (fig. 2). 

1. Rappelons 
que les historiens avaient 

déterminé, d’après diverses 
sources, trois ordres 

principaux des atouts du tarot, 
qui n’ont pas toujours 

porté les mêmes numéros 
et qui, à l’origine, n’étaient 

même pas numérotés. Dans 
l’ordre A, les trois dernières 

cartes sont le Soleil, 
le Monde, le Jugement. 

Dans l’ordre B, elles sont : 
le Jugement, la Justice, 

le Monde. Dans l’ordre C, 
celui du tarot de Marseille : 

le Soleil, le Jugement, 
le Monde. Voir notre livre 

Histoire du tarot (NADH, 61).

Fig. 1 Fou jouant 
de la cornemuse, Allemagne, 
xvie siècle, New York, 
Blumka Gallery.

LE FOU, LE MAT



1312

Les histoires du tarot Le Fou, le Mat

Nous pourrions tenir là l’explication de son absence de numérotation 
postérieure : lorsque la numérotation des cartes de tarot se généralise, ce sont 
les chiffres romains qui seront privilégiés. Comme cette numérotation ne 
connaît pas le « 0 », chiffre arabe, le Fou ne sera plus numéroté, et donc 
libéré d’un ordre imposé… (BEUA, 19) En attendant, quand l’histoire du tarot 
commence, il ne saurait être question de mettre ce nullard au-delà du Monde. 
On le mentionne avant le Bateleur, autre fripon qui ne manque pas de points 
communs avec lui. Au xvie siècle, deux auteurs italiens, dans deux Discorsi 
(discours), lui font aussi commencer le jeu. Ces deux discours se révèlent être 
les textes les plus anciens connus offrant des réflexions sur les significations des 
atouts du tarot. On trouve le premier, intitulé Discorso sopra l ’ordine delle figure 
dei Tarocchi (discours sur l’ordre des figures du tarot) dans un petit livre rare 
imprimé en 1565 écrit par un dénommé Francesco Piscina. On trouve l’autre, 
intitulé Discorso perche fosse trovato il giuoco et particolamente quello del Tarocco2, 
dans un manuscrit anonyme datant probablement de la même période. Les deux 
auteurs sont unanimes sur ce fait : l’ordre des cartes a été soigneusement élaboré 
par l’auteur du tarot pour signifier quelque chose. Par exemple, pour l’auteur 
anonyme du Discorso, le tarot est « le plus noble et le plus beau de tous les jeux 
[…] appréciable par sa conception, merveilleux et utile dans les enseignements 
de la vie humaine, dont tout le cours et sagement et intelligemment présenté 
et expliqué ». (CALE, 43) Les auteurs sont également d’accord là-dessus : dans 
ce sage tableau, le Fou est en premier. Pour Piscina, c’est parce qu’il signifie 
le début et la fin de la vie humaine, c’est-à-dire l’enfance et la vieillesse. Et, 
dans ces âges, « il semble que, dans un certain sens, que les gens sont fous, 
parce qu’ils n’ont ni sagesse ni intelligence ». Il est aussi une figure que tout 
le monde veut suivre, « un argument clair et explicite de la grande folie des 
joueurs, qui, selon le proverbe bien connu, souhaitent désirer ceux qui leur 
ressemblent. N’y a-t-il pas de signe plus clair de folie que de vouloir mettre sous 
l’empire de la fortune ce qu’ils tiennent solidement entre leurs mains, presque 
avec la certitude de le perdre ? ». (CALE, 15) Il compare également le Fou à 
l’enseigne d’une auberge où tout le monde veut entrer, le Bateleur, qui le suit 
dans l’ordre du jeu, étant l’aubergiste. Pour l’auteur anonyme du manuscrit, 
le Fou est le « capitaine du premier groupe [de cartes], avec telle condition 
et privilège que celui qui le reçut par chance ne put jamais le perdre, sinon il 
perdrait toute la partie : il peut remplacer toute autre carte, il ne capture pas 
et il n’est pas capturé. Cela montre que tous les défauts peuvent être perdus et 
abandonnés, sauf la folie : chacun garde la sienne tant qu’il vit ». (CALE, 55)

Un jeu qui commencerait par un fou ! Voilà de quoi le vouer aux gémonies ! 
Comme le dit le sermon de ce prêcheur italien, Bernardin de Feltre, en 1493 
(le tarot est encore cité avec son ancien nom, triomphe) : « Je vois jouer, jouer, 
et je dis : qu’est-ce que ce jeu ? Il me dit : Eh, c’est le jeu de triomphe. – Et 
qui est le premier triomphe qui sort ? Il me dit : Eh ben c’est le Fou. Vois là 
le triomphe de ce monde, quand le Fou est premier. Hé, monde fou, va-t’en 
maintenant, joue au jeu de ce monde… » (DEPT, 27) Le tarot est un jeu fou, 
idiot, un jeu où le Fou mène le carnaval des triomphes, où il mène cette série 
d’allégories où se croisent l’Amour, la Mort, la Fortune, le Diable… Un jeu 
où le Fou court à sa perte s’il se laisse aveugler par l’amour, la vaine gloire ou 
les caprices de Fortune, où le diable l’attend près de la tour infernale, s’il ne 
pratique pas les vertus qui le mèneront au-delà vers l’éternité. Un jeu où le 
Fou ne serait-il pas le représentant de l’humanité tout entière, de sa bêtise, 
de son aveuglement, de son appétence à chercher les vains plaisirs de ce monde, 
et parmi eux les jeux, au lieu de se tourner vers les vraies joies spirituelles !

2. Titre complet : 
Discorso perche fosse 

trovato il giuoco et 
particolamente quello del 

Tarocco : dove si dichia 
ra a pieno il significato 

di tutte le figure di esso 
giuoco (discours sur 

pourquoi les jeux ont été 
inventés, et le tarot en 

particulier, dans lequel 
la signification de toutes 

les figures de ce jeu est 
complètement expliquée).

D’ailleurs, l’historien italien du tarot Andréa Vitali développe cette 
idée à propos de l’origine du mot « tarot » : le tarot serait un jeu de fous ! 
Le mot tarochus avec sa variante taroch signifierait « fou » ou « idiot ». 
Il était en usage au xve siècle, même si l’expression ne faisait pas référence 
spécifiquement au jeu de cartes. On peut le trouver, par exemple, dans 
ce poème écrit par un acteur comique ayant vécu entre le xvie et le 
xviie siècle, d’autant plus intéressant à citer qu’il a été écrit avec les noms 
des cartes du tarot3. Dans ce poème, le mot tarochi signifie pleinement 
« fou », « stupide », en évoquant un cœur rendu fou par amour…

« Tarochi est devenu mon cœur
Le Mat fait le tour du monde pour devenir quelqu’un
Avec à sa droite Ange, Soleil, Lune et Étoile
Errant fuyant la maison en feu,
Le Diable méprisant et la mort qui appelle
Le Pendu met fin aux envies de la vie
L’Ermite éclaire la Roue
Par Force le conduit entre les mains de l’Amour
Dont le Char seul triomphe à tout prix
La Tempérance, les Papes et le Magicien
Entourent mon cœur
Pour que pour ton amour il devienne un jeu de tarot. »

Il est possible que cette expression taroch ait été appliquée au jeu des 
triomphes pour signifier que c’était un jeu idiot, créé par un auteur « dont la 
tête est vide, remplie de fumée, de caprices et de contes oisifs », comme le dit 
l’auteur Alberto Flavio en 15504. « Tarot » peut donc être rapproché du fou 
de manière étymologique, mais ne peut-on pas dire aussi que le fou y mène 
la danse ? Car une autre chose mérite d’être soulignée : « tarot », comme 
« triomphe », désignait à l’origine les atouts du jeu. Et même, dans certaines 
règles, on nommait « tarots » les atouts ayant le plus de valeur, c’est-à-dire, 
le Fou, le Bateleur, et le Monde – ainsi que la Justice et le Jugement pour certains 
tarots également. C’est ainsi que le malheureux joueur de cette Barzelletta, 
autrement dit facétie, nous offre en 1502 la plus ancienne mention connue 
du mot tarocco… (DEPE) Nous proposons ici un extrait traduit en français :

« Maudit soit le jeu
Si au tarot j’ai déjà joué
jamais ne me vient le Bateleur
jamais le Monde, il manque le Fou ;
ni la Justice mesquine
ni jamais l’Ange, avec sa parole,
ne me viennent visiter. »

Alors, qui est-il, ce Fou, que, dans certains tarots, on appellera Mat, 
et pourquoi lui accorder une telle importance en le figurant au début de ce jeu ? 
Au xve siècle, à l’époque où le tarot est apparu, le Fou est une allégorie qui a 
littéralement envahi les œuvres et les considérations : image de l’âme insensée 
qui, à l’inverse du sage, a rejeté Dieu, représentation des plus bas instincts 
de l’homme, allégorie de la bêtise humaine… Depuis le Moyen-Âge, il revêt 
plusieurs significations, mais qui tournent dans la même direction : le fou 
est un égaré, il est sorti du cadre habituel de ce qui constitue un homme.

Que signifient Fou, puis Mat pour commencer ? Ce sont ces mots que l’on 
trouve dans divers tarots. Dans les anciens tarots italiens, la carte s’intitulait 
el matto, qui veut dire « le fou ». Dans les premiers tarots français, on trouve : 

3. Cet acteur est Giovanni 
Gabrieli detto Sivello. Merci 

à Andrea Vitali qui a rapporté 
ce poème sur son site 

(WTAR) et nous a permis 
de le citer et de le traduire 

ici. Voir son article « Tarocco 
sta per Matto ».

4. Alberto Flavio Lollio, 
Invettiva contra il giuoco 

del taroco (Invective contre 
le jeu du tarot), 1550.

Fig. 2 Tarots Sola Busca, 
Italie, 1491, le Mato 
(fac-similé). © Om Edizioni.



1514

Les histoires du tarot Le Fou, le Mat

« le Fou5 », ou « le Fol6 ». Puis, dans le tarot de Pierre Madenié (1709), et tous 
les tarots de Marseille du même type, on trouve le mot « Mat7 ». Ce mot 
vient donc très probablement de l’italien matto qui veut dire fou, à moins 
qu’il provienne du mot arabe mât qui signifie « mort » et qui désigne le roi 
des échecs qui ne peut plus quitter sa place sans être pris, selon la célèbre 
expression « échec et mat ». Il y a aussi l’adjectif « mat » qui viendrait du bas 
latin mattum (xie siècle) et qui signifie « abattu, affligé, humilié ». Celui qui a 
nommé les cartes du tarot en français a sans doute fait une confusion entre la 
traduction du matto italien qui signifie bien « le fou » et « mat » qui désigne 
le roi mis en échec. À moins que cette confusion soit volontaire, entre la folie 
et la notion de mort, de perdition et d’affliction. Le mot « fou, fol », quant à 
lui, vient du latin classique follis qui désigne une outre ou un ballon pleins 
d’air : les fous ont la tête vide et creuse, comme l’intérieur d’un ballon, ils sont 
remplis de souffle et de vent ! Cela explique que l’un des attributs des fous dans 
l’iconographie soit la cornemuse, comme on le voit au début de ce chapitre 
(fig. 1) et aussi dans ce jeu beau jeu du xve siècle (fig. 3) qui nous offre ainsi une 
des plus anciennes représentations connues d’un Fou dans un jeu de cartes.

Cette notion d’air inclut l’idée de quelque chose qui est toujours en 
mouvement, de va-et-vient, comme pour le soufflet de l’instrument, l’air 
nous ballotte, comme sur un navire qui tangue. C’est ainsi que l’ancien 
verbe « folier, foler » désigne le fait d’errer çà et là, de marcher d’un 
côté et de l’autre et, par extension, d’extravaguer, de mener une vie de 
débauche. C’est peut-être pour cela que le Fol, ou le Mat des tarots type 
Marseille est représenté vagabondant sur un chemin. Il folie…

Il nous paraît nécessaire de dire un mot sur le joker. Celui-ci n’est pas le Fou, 
atout du tarot. S’il a pu s’en inspirer par son iconographie, et par le fait qu’il s’agisse 
aussi d’une carte puissante qui peut servir à lever toutes les autres cartes, le joker est 
apparu aux États-Unis dans les années 1860, dans un jeu de cartes très populaire 
appelé l’euchre, qui se joue avec un jeu de cartes ordinaires, un valet servant d’atout 
principal (un deuxième valet est l’atout secondaire). Petit à petit, le joker a remplacé 
le valet comme atout principal. Les premiers jokers connus dans les jeux de cartes 
semblent avoir été imprimés par la firme anglaise Charles Goodall and son entre 
1868 et 1870. (TALJ) Que veut dire joker ? Une hypothèse passionnante nous dit qu’en 
Amérique, le little joker (« petit plaisantin ») est le nom donné à la petite boule utilisée 

5. Dans le tarot parisien 
anonyme (première moitié 

du xviie siècle) et dans le tarot 
de Jean Noblet (vers 1650).

6. Dans le tarot de Dodal 
(1701‑1715) et dans le tarot 

de Jean-Pierre Payen (1713).

7. Rappelons que le tarot 
de Dodal et de Jean-Pierre 

Payen sont des tarots 
de Marseille « type 1 », 

et le tarot de Pierre 
Madenié et de Conver sont 

des tarots de Marseille 
« type 2 ». (NADH, 97‑98)

par les bateleurs pour faire leurs tours de gobelets ! Le Bateleur du tarot de Marseille 
tiendrait donc un joker… Dans le jeu d’euchre, et plus tard dans le poker, le joker fait 
perdre inévitablement celui qui ne l’a pas, comme cette insaisissable boule fait perdre 
nombre de parieurs malchanceux, qui ne savent jamais la retrouver sous le bon 
gobelet… On peut conclure ce petit paragraphe en ajoutant ceci : le questionnement 
sur le fait que le Mat, ou le Fou ferait partie des arcanes majeurs ou mineurs du 
tarot, semble donc superflu. Dans les tarots, les vingt-deux atouts, dont le Fou, sont 
bien apparus en même temps pour s’ajouter aux cartes existantes. Parallèlement 
à cela, jusqu’au xixe siècle, tous les jeux de cartes ordinaires sont dépourvus de 
Fou. Ceux-ci ne réapparaissent qu’avec les jokers dont on vient de parler.

Qu’est-ce qu’un fou, en fait ? En français, ce mot désigne plusieurs sortes 
d’individus : il peut s’agir d’un bouffon, d’un individu atteint de maladie mentale, 
ou encore d’un sot, d’un idiot, nous y reviendrons. Au Moyen-Âge, le fou, c’est aussi, 
et avant tout, l’inverse du sage, c’est celui dont parle le psaume 538 de la Bible : « Les 
fous se disent : “Il n’y a pas de Dieu !” Corrompus, ils se sont pervertis dans des 
horreurs ; aucun n’agit bien. » (Ps 53, 2) Le fou n’est donc pas seulement un imbécile 
qui folâtre au vent ; il est littéralement l’incarnation du mal, car il se détourne de 
Dieu. Il se détourne de la sagesse, de la vérité, de la vertu, de la raison, du juste 
milieu. Il est l’inverse de tout cela. Il est le double maléfique du roi Salomon, le roi 
sage par excellence, il est Marcolf, son bouffon, seul capable de le confronter et de 
le mettre en échec par sa malice. Dans les scènes représentées sur le manuscrit de 
droite (fig. 5), Marcolf va jeter un lièvre pour se débarrasser des chiens qu’on compte 
lancer à sa poursuite, tout en parvenant à se présenter au roi qui l’a mis à l’épreuve : 
il doit venir à la fois vêtu et dévêtu, pied à terre tout en chevauchant un bouc. Il y a 
eu de nombreuses représentations de l’insensé biblique dans les manuscrits, elles 
vont fonder l’essentiel de l’iconographie traditionnelle des fous que l’on retrouvera 
en partie dans le tarot : gourdin, marotte, grelot, capuchon, et même le chien. Dans 
certaines, comme celle que l’on voit sur le manuscrit de gauche (fig. 4), il y a un 
homme nu, portant un gourdin et une boule. Il est face à un roi, peut-être encore 
Salomon. La boule qu’il tient peut représenter cette notion de ballon vide dont on 
vient de parler. Cela peut être une boule de pain, vu que le verset biblique dénonce 
ces ignorants malfaisants qui mangent le peuple de Dieu en mangeant son pain 
(Ps 53, 5). À moins qu’il ne tienne une petite lune pleine, cette dernière étant bien 
connue pour déranger les esprits et rendre lunatique, c’est-à-dire maniaque, irritable, 
agité. En le voyant, on peut penser au fou du tarot Visconti-Sforza, qui semble si 
désespéré avec sa massue et ses plumes sur la tête (voir fig. 6 page suivante). Il est 
pleinement l’incarnation du mal dont on vient de parler, avec toute la souffrance 
qui en découle. En reniant Dieu, devenu incapable de voir la vérité, il a perdu son 
humanité : il n’est rien moins qu’une bête, un sauvage, malade et prisonnier de ses 
plus bas instincts. Il est porteur de haine, nu, misérable, en haillons, figurant ces 
pouilleux aux marges de la société médiévale, poursuivis par les enfants ou les 
chiens et contre lesquels il se défend comme il peut avec sa massue. Celle-ci est un 
des attributs caractéristiques des fous dans l’iconographie. Elle est symbole de sa 
violence non maîtrisée dont dériverait la marotte dans l’iconographie traditionnelle 
des Fous, nous en reparlerons plus loin. La massue est d’une grande puissance, 
à l’instar de celle d’Hercule, elle peut littéralement écraser ! Mais ici, elle en vient 
à symboliser celui qui est écrasé : écrasé par sa folie, son animalité, sa perversité. 
(DICS, 618) On la retrouve dans une allégorie de la sottise (voir fig. 7 page suivante) 
peinte vers 1306 par Giotto dans la chapelle des Scrovegni (où il a peint tout un 
ensemble de Vertus et de Vices personnifiés, nous en reparlerons dans notre chapitre 
sur la Force). La massue est l’arme des pires gueux, des hommes à la limite de la 
civilisation, comme ce personnage décrit dans Yvain, le chevalier au lion. (CHRR, 255)

8. Ou psaume 52 dans 
la Vulgate, qui est la Bible 

de référence au Moyen-Âge.

Fig. 5 Psautier 
dit d’Ormesby, initiale 
D du psaume 52, avec 
la triple tentation 
du Christ, et des scènes 
de l’histoire de Salomon 
et Marcolf, Angleterre, 
début du xive siècle, Oxford, 
Bodleian Libraries.

Fig. 4 Bible, initiale 
D du psaume 52, avec 
l’insensé face au roi. 
Paris, atelier « Aurifaber », 
xiiie siècle. Paris, 
bibliothèque Sainte-
Geneviève.

Fig. 3  Cartes 
du jeu dit Hofämterspiel, 
le fou de Bohème, Vienne (?), 
vers 1450, Kunsthistorisches 
Museum Vienna.


