
3

Catherine Sorolla Menassieu Catherine Sorolla Menassieu 

Se recentrer pour habiter son espace sacréSe recentrer pour habiter son espace sacré



« Einstein, voyageur solitaire d’un photon à l’autre,
cherchant “la plénitude de tout ce qui est”

cherchant la plénitude
La plénitude
voilà c’est ça

regardez
on est bien

on est si bien
il fait à la fois jour et nuit
on voit et on ne voit pas

on existe et on n’existe pas
on ne peut plus rien décrire
on ne peut plus rien prévoir

la vie n’est plus une vallée de larmes,
mais une profondeur bleue

une vallée de l’étonnement —
un claquement de doigts

et toutes les portes s’ouvrent ! »

Zéno Bianu (Un Magicien, troisième Soliloque)



Prése�ati� Prése�ati� 
de l’ouv�ge de l’ouv�ge 
� uti��ti� � uti��ti� 

du jeudu jeu



Grand livre de l’oracle du cercle

10

Se �ce
�r, habit� s� �pace
 �cré � déve�pp� s� pote
ia�tés

En mars 2019, lors d’un voyage en Afrique du Sud, j’ai reçu la vision de cet oracle. Je dois 
dire que c’était à la fois très plaisant et presque amusant d’« accueillir » ces cercles qui se 
sont, pour la plupart, « présentés » à moi. Durant plusieurs nuits, des cercles sont venus me 
rendre visite comme pour passer une audition, sous forme d’images parfois très précises et 
avec des « arguments ». Je salue d’ailleurs ici le Vinyle, l’Atome et le Petit Carrousel que je 
n’ai finalement pas retenus dans le jeu ! J’ai commencé à prendre quelques notes pendant 
mon séjour, puis, à mon retour en France, je me suis interrogée sur mon envie d’écrire cet 
« Oracle des cercles sacrés », puisque tel était le premier nom que j’avais « entendu ». À vrai 
dire, je n’avais pas du tout prévu de créer un nouvel oracle, et je travaillais sur un autre sujet 
qui me tenait à cœur ! Mais, assez vite, j’ai senti que je devais accepter cette proposition 
(de l’Univers ?) et je m’y suis attelée. En commençant par le commencement, c’est-à-dire 
en répondant à ma propre question : pourquoi un Oracle du Cercle ? S’il a été rapidement 
évident que cette figure parfaite avait des propriétés fascinantes, au fur et à mesure de la 
création du jeu, j’ai pu en tester sur moi-même l’énergie incroyable et magique !

Voici donc une liste non exhaustive des différentes aides qu’il peut apporter et des pistes 
de travail et de réflexion qu’il suggère :

c Il favorise le recentrage, l’ancrage, la connexion à son monde intérieur, son « espace 
sacré », et la conscience de la connexion au grand Tout.

c Il aide à se remettre au centre de sa vie, à définir les priorités, à poser les bonnes 
limites, à conscientiser la frontière entre Soi et les autres.

c Il permet également d’activer des protections, de faire circuler l’énergie, de se renou-
veler et de rayonner.

c Il possède aussi des propriétés d’orientation dans le temps et l’espace, et donc aide 
à s’orienter ou à se réorienter, à ressentir le temps autrement, à comprendre les 
processus de répétition.

c Il invite à créer des boucles de possibilités infinies, à « rouler sa bosse », à prendre de 
l’expansion.

c Il ramène à l’unité, répare et restaure l’harmonie.

En intégrant la vibration du Cercle, vous pourrez activer tout ce qui a été nommé ci-dessus, 
et bien plus encore.

Pour ma part, j’ai réalisé, quelques mois plus tard, que si j’avais été mise en relation avec cet 
oracle en Afrique du Sud, ce n’était pas un hasard. Au contact de cette terre si puissante, 
j’étais profondément ancrée, loin de l’agitation de ma vie en France, et je me sentais parti-
culièrement bien, dans ma « bulle », dans mon centre. J’habitais pleinement mon espace 
intérieur, tout en étant reliée à une immensité forte et sauvage. Je faisais, sans le savoir, 
l’expérience de l’un des pouvoirs du Cercle.



Présentation de l’ouvrage et utilisation du jeu

13

L­e d� 50 �rt�

c La Fleur de Vie - Créativité
c Cosmos (Air) - Intelligence/Chaos
c Gaïa (Terre) - Fécondité/Stérilité 
c Le Soleil (Feu) - Rayonnement/Aveuglement
c La Lune (Eau) - Intuition/Désillusion
c Le Tunnel - Passage/Vacuité
c Le Halo de Lumière - Illumination/Ombre
c La Boucle du Temps - Renouvellement/Répétition
c Le Cycle karmique - Mission/Épreuves
c L’Horloge - Régularité/Patience
c La Boussole - Orientation/Égarement
c Le Gouvernail - Direction/Dérive
c La Roue des Possibles - Opportunités/Blocages
c Fortuna - Chance/Infortune
c L’Écu - Gain/Perte
c La Charrue - Productivité/Stagnation
c Le Chariot - Mouvement/Inertie
c La Couronne - Consécration/Humilité
c Le Tambour - Appel/Silence
c Le Bouclier - Protection/Adversité
c La Cible - Objectif/Indécision
c Le Cercle de Feu - Initiation/Danger
c Le Labyrinthe - Quête/Errance
c Le Puits - Connaissance/Oubli
c Le Cratère - Jaillissement/Bouillonnement 
c Le Supplice - Tourments/Torture
c La Roue de Médecine - Guérison/Déséquilibre
c Le Royaume des Rêves - Aspirations/Fantasmes
c Le Berceau des Ancêtres - Héritage/Secrets
c Le Médaillon - Reconnaissance/Exclusion
c Le Miroir - Vérité/Mensonge
c L’Iris - Clairvoyance/Illusion
c Le Paon - Affirmation de soi/Repli
c Le Sceau de Salomon - Sagesse/Pouvoir



Grand livre de l’oracle du cercle

14

c Le Cercle des Sorcières et des Fées - Magie/Maléfice
c Yin Yang - Harmonie/Opposition
c La Rosace - Épanouissement/Fragilité
c L’Anneau - Engagement/Renoncement
c Le Sceau de la Justice - Loi/Injustice
c La Ronde - Rassemblement/Division
c L’Engrenage - Synergie/Dépendance
c La Spirale - Évolution/Involution
c Le Cerceau - Insouciance/Immaturité
c Le Yoyo - Lâcher-Prise/Fluctuations
c La Galette - Partage/Avidité
c La Grande Roue - Élévation/Agitation
c Le Serpencercle - Transmutation/Enfermement
c La Porte céleste - Spiritualité/Matérialité
c Le Monde - Exploration/Intériorisation
c Le Pentacle - Conscience/Sensorialité



P�p�iti�s P�p�iti�s 
de ti�g�de ti�g�



Grand livre de l’oracle du cercle

16

LA ROUE DE L’ANNée

Tirage de guidance annuelle 
à partir des maisons astrologiques

Ce grand tirage se fait une fois dans l’année, de préférence début janvier, pour interroger 
l’année universelle, ou le jour de votre anniversaire, pour interroger l’année individuelle. Il 
faut prendre en compte que sa prédiction dure un an. Il vous donnera un aperçu de votre 
année grâce aux différents symboles des 12 maisons astrologiques et à sa synthèse. Il peut 
être complété par le tirage du Zodiaque pour apporter d’autres précisions.

Xiii

x
ix

v
iii

v
ii

v
i

v
iv

iii

ii
i

xi
i

xi

L’évolution
sociale

Le foyer

La sagesse

Les tentations
Les autres

Le travail

La vie affectiveL’enviro
nnement

La synthèse

So
i

Le
s 

m
oy

en
s

Le
 k

ar
m

a

Les p
rojets



Présentation de l’ouvrage et utilisation du jeuPrésentation de l’ouvrage et utilisation du jeu

3939

L� �rt� :L� �rt� :
m���, m���, 

uti��ti� uti��ti� 
� i��pré�ti�� i��pré�ti�



Grand livre de l’oracle du cercle

40

La Fleur de Vie
Créativité

La création du monde n’a pas eu lieu 
au début, elle a lieu tous les jours.

Marcel Proust

Histoire, signification et symbolique

La Fleur de Vie est un symbole très ancien (certaines sources citent des Fleurs de Vie de 
plus de six mille ans) et très puissant qui synthétise plusieurs concepts, éléments et modèles 
prédominants pour l’homme. Cela commence par la cellule, puisque la construction géomé-
trique de la Fleur de Vie part de son centre pour se déployer telle une division cellulaire 
à partir d’un point originel. Ce cercle central symbolise la source de vie. De plus, la Fleur 
de Vie se compose de plusieurs figures qui, chacune, représente une étape dans le déve-
loppement de la vie. Ainsi on distingue la Graine de Vie, qui représente la fertilité ; l’Œuf 
de Vie, qui représente le processus de création ; la Fleur de Vie, qui incarne l’harmonie, 
l’abondance et la créativité ; le Fruit de Vie, symbole d’énergie et de maturité ; la Fleur de 
Vie libre, qui est la métaphore de l’évolution et de l’expansion spirituelle ; et l’Arbre de 
Vie, qui symbolise l’enracinement et la vitalité. On observe que le motif de la Graine de Vie 
est semblable à un embryon de trois jours. La Fleur de Vie à proprement parler est, quant 
à elle, entourée d’un cercle qui peut être comparé à la membrane qui protège la cellule.

La Fleur de Vie incarne donc la création, l’énergie vitale, la croissance, l’expansion et toutes 
les formes de vie présentes dans l’univers.

Le symbole de la Fleur de Vie se retrouve dans toutes les civilisations et religions majeures, 
ainsi qu’à toutes les époques de par le monde, en Europe, Afrique, Inde, Amérique latine… 
Sa trace la plus lointaine conservée et attestée est exposée au musée du Louvre, et remonte 
au VIe siècle av. J.-C. C’est un seuil de porte d’un temple assyrien. On la trouve également 
en Égypte dans le temple d’Osiris à Abydos, en Israël dans les anciennes synagogues de 
Galilée et sur le site de Massada, en Chine, sous la patte du lion à l’entrée de la Cité inter-
dite…

Léonard de Vinci l’a étudiée avec beaucoup d’intérêt et cette figure géométrique est 
souvent représentée dans son œuvre.



Les cartes :messages, utilisation et interprétation

41

La Fleur de Vie incarne, dans certaines croyances New Age, un portail entre le monde 
cosmique et le monde terrestre, un pont entre le microcosme et le macrocosme. Elle aurait 
le pouvoir, pour qui sait l’utiliser, de régénérer, réharmoniser et potentialiser les éner-
gies, car elle aurait un lien avec notre ADN. Son action serait tout autant purificatrice que 
dynamisante, voire protectrice, puisqu’elle permettrait d’augmenter le taux vibratoire de 
celui qui porte ce symbole ou travaille avec lui en méditation. Elle agirait comme un vortex 
ascensionnel capable d’entrer en contact avec nos différents plans, du plus matériel au plus 
spirituel, permettant aux énergies de circuler aussi bien au niveau physique, émotionnel, 
intellectuel qu’atomique.

Les Fleurs de Vie peuvent être représentées de différentes couleurs en fonction de la 
symbolique recherchée, et notre choix s’est porté sur l’une des illustrations les plus répan-
dues, l’arc-en-ciel, qui rassemble la vibration des 7 couleurs. La Fleur de Vie arc-en-ciel 
travaille spécifiquement sur des influences positives telles que l’épanouissement, la créa-
tivité, l’infini des possibles, la relation à soi et à l’autre et le sentiment de plénitude. Les 
articles et documentations disponibles concernant la Fleur de Vie sont très nombreux, mais 
je me permets de vous recommander particulièrement l’article intitulé « La Fleur de Vie : 
origines, signification et propriétés » sur le site Vibratis. Il est très complet et absolument 
passionnant. J’aimerais terminer cette introduction à la Fleur de Vie avec ce très simple 
mais tellement joli proverbe vietnamien : « L’homme est la fleur de la Terre. »

La Fleur de Vie représente la source de nos origines, 
le cycle de la Création, les infinies possibilités et potentialités 

de notre créativité, l’esthétisme, l’absolu, la dimension universelle, 
le développement, l’énergie vitale, l’expansion, la réunification, 

la guérison et la perfection.

Cette carte n’a pas d’envers. Dans cet oracle, elle représente ce que l’on appelle la « carte 
du ciel », c’est-à-dire la protection absolue. En tant que cercles dans le cercle, elle synthé-
tise les messages des autres cartes et vous replace au centre de votre vie. À une question 
donnée, elle apporte toujours une connotation lumineuse et positive. Dans un tirage, elle 
atténue les aspects négatifs des autres cartes et signifie qu’au bout du compte tout est 
protégé et parfait face au plan de l’Univers.

La Fleur de Vie est un symbole très particulier.

Si vous l’avez tirée, c’est que vous êtes dans une phase de guérison profonde, de réinitia-
lisation de vos cellules, d’élévation. Votre plan personnel est en train de s’accorder avec 
le plan universel. Vous quittez la 3D pour entrer pleinement dans la 5D. Être traversé par 
des énergies aussi puissantes, bien que bénéfiques, peut se révéler perturbant pour le 
corps physique. Durant les phases d’ascension, il est normal de perdre certains repères, 
d’avoir des goûts et des envies qui se modifient, parfois d’éprouver un besoin de s’isoler, 
de jeûner, de se centrer sur soi-même.

La Fleur de Vie représente la source de nos origines, 
le cycle de la Création, les infinies possibilités et potentialités 

de notre créativité, l’esthétisme, l’absolu, la dimension universelle, 
le développement, l’énergie vitale, l’expansion, la réunification, 

la guérison et la perfection.



Grand livre de l’oracle du cercle

54

La Lune
Intuition/Désillusion

L’intuition est une vue du cœur 
dans les ténèbres.

André Suarès

Histoire, signification et symbolique

La Lune, tout autant que le Soleil, tient une place prépondérante dans les mythologies du 
monde entier. Toutefois, si elle est souvent abordée en opposition à ce dernier, il convient 
de porter attention à leur complémentarité plutôt qu’à leur dualité. Si la Lune est consi-
dérée le plus souvent comme ayant une identité féminine, elle est parfois représentée 
par un dieu et non par une déesse. Observons que lorsque tel est le cas, le Soleil est 
alors pour sa part une divinité féminine… Ainsi, au Japon et dans les croyances nordiques, 
la Lune est un « dieu Lune », appelé respectivement Tsukuyomi et Mani. Dans la mytho-
logie japonaise, Tsukuyomi est le petit frère de la très populaire Amaterasu. L’une des plus 
anciennes représentations du dieu Lune date de 3 000 ans av. J.-C. et se nomme Sîn chez 
les Sumériens ou Nanna chez les Akkadiens. Parmi les déesses Lunes, on rencontre Séléné, 
sœur d’Hélios chez les Grecs, Luna chez les Romains, Chandra chez les Indiens, Kathou 
chez les Égyptiens, Ayyur chez les Berbères, Metztli chez les Aztèques… Contrairement 
au Soleil qui revêt toujours la même apparence et, de ce fait, n’a qu’une dénomination, la 
Lune a reçu plusieurs noms selon ses aspects : la nouvelle lune ou lune noire, le croissant, la 
gibbeuse, et bien sûr la pleine lune. Cette nature plurielle se retrouve dans les mythologies 
grecque et romaine, où la Lune est incarnée par une triade de divinités afin de représenter 
ses différents visages et personnalités. Chez les Grecs, Séléné est la pleine lune, Artémis 
le croissant et Hécate la nouvelle lune. Chez les Romains, Luna est la pleine lune, Diane le 
croissant et Trivia la lune noire.

L’identité féminine communément répandue de la Lune est liée à son caractère mutable 
et à sa morphologie changeante, à l’image des cycles et du corps de la femme. Selon les 
cultures, pour désigner le moment des menstruations, il est coutume de parler des « jours 
de la lune » (Japon), d’« avoir ses lunes » ou du « temps des lunes » (Malaisie, Indonésie, 
Australie, Amérindiens du Canada). Dans certaines croyances, les phases de la Lune sont 



Table des matièresTable des matières

221221

Tab� d� matiè�sTab� d� matiè�s
AVA NT-PROPOS

Présentation de l’ouvrage et utilisation du jeu

Se recentrer, habiter son espace sacré et développer ses potentialités

Les cartes : messages, utilisation et interprétation

Propositions de tirages

Liste des 50 cartes

Propositions de tirages

LA ROUE DE L’ANNÉE

LE ZODIAQUE

LA TABLE RONDE
LA ROUE DE L’ÂME

LE BOUCLIER

LE CERCLE DE LA LOI

LE PETIT CIRQUE DE LA VIE

LA ROUE CELTIQUE DE TARANIS

LA ROUE DE HUDSON

LA ROUE DE MÉDECINE

LE CERCLE DE PRIÈRE

LE CERCLE TOLTÈQUE

Les cartes : messages, utilisation et interprétation

LA FLEUR DE VIE

COSMOS

GAÏA



Grand livre de l’oracle du cercleGrand livre de l’oracle du cercle

222222

LE SOLEIL

LA LUNE

LE TUNNEL

LE HALO DE LUMIÈRE

LA BOUCLE DU TEMPS

LE CYCLE KARMIQUE

L’HORLOGE

LA BOUSSOLE

LE GOUVERNAIL

LA ROUE DES POSSIBLES

FORTUNA

L’ÉCU

LA CHARRUE

LE CHARIOT

LA COURONNE

LE TAMBOUR

LE BOUCLIER

LA CIBLE

LE CERCLE DE FEU

LE LABYRINTHE

LE PUITS

LE CRATÈRE

LE SUPPLICE

LA ROUE DE MÉDECINE

LE ROYAUME DES RÊVES

LE BERCEAU DES ANCÊTRES

LE MÉDAILLON

LE MIROIR

L’IRIS

LE PAON

LE SCEAU DE SALOMON

LE CERCLE DES SORCIÈRES ET DES FÉES

YIN-YANG



Table des matièresTable des matières

223223

LA ROSACE

L’ANNEAU

LE SCEAU DE LA JUSTICE

LA RONDE

L’ENGRENAGE

LA SPIRALE

LE CERCEAU

LE YOYO

LA GALETTE

LA GRANDE ROUE

LE SERPENCERCLE

LA PORTE CÉLESTE

LE MONDE

LE PENTACLE




