


P R É S E N TAT I O N 
D E  L’O U V RAG E

Cartographie de la conscience

Découvrez la révolution de la conscience avec le Dr David R. Hawkins !

Cartographie de la conscience est l’œuvre majeure qui transformera votre vision de la 
réalité et votre potentiel humain. Le Dr Hawkins, psychiatre renommé et guide 
spirituel, vous dévoile une échelle révolutionnaire de la conscience, fruit de décen-
nies de recherches pointues.

Imaginez pouvoir mesurer précisément votre niveau de conscience et celui du 
monde qui vous entoure ! Grâce à cette carte extraordinaire, vous comprendrez 
enfin les mécanismes cachés qui gouvernent vos pensées, vos émotions et vos com-
portements.

Découvrez comment :
• � Transcender les pièges de l’ego et accéder à des états de conscience supérieurs
• � Booster votre santé, votre réussite et vos relations grâce à des techniques 

éprouvées
• � Développer un amour inconditionnel et une paix intérieure inébranlable

Ce livre est bien plus qu’un simple guide : c’est un véritable GPS de l’évolution 
spirituelle  ! Le Dr Hawkins vous offre les clés pour vous libérer de vos limitations 
et réaliser votre plein potentiel.

Que vous soyez novice en spiritualité ou pratiquant chevronné, Cartographie de la 
conscience vous ouvrira des perspectives insoupçonnées. 

Dr Hawkins présente une échelle de 
conscience allant de 1 à 1000, où chaque 
niveau correspond à un champ d’énergie 
et un état de conscience spécifique. Les 
niveaux inférieurs à 200 (honte, culpabi-
lité, apathie, peur, etc.) sont destructeurs, 
tandis que les niveaux supérieurs à 200 
(courage, neutralité, volonté, amour, etc.) 
sont constructifs. 

Cette échelle permet de mesurer le 
niveau de conscience de personnes, 
concepts, livres, événements, etc. Le 
niveau moyen de l’humanité est passé de 
190 à 204 dans les années 1980, et encore 
plus depuis.

Les niveaux inférieurs sont dominés par 
l’ego et ses peurs, alors que les niveaux 
supérieurs correspondent à des états spi-
rituels plus élevés. L’auteur explique com-
ment passer d ’un niveau à l ’autre en 
abandonnant les attachements et aversions 
de l’ego.

Le livre détaille les caractéristiques de 
chaque niveau et donne des conseils pour 
évoluer spirituellement. Il met l’accent sur 
l’importance du lâcher-prise, de l’accepta-
tion et de l’amour inconditionnel. Les 
émotions négatives comme la culpabilité 
sont vues comme des obstacles à 
transcender. 

P R É S E N TAT I O N 
D E  L’O U V RAG E



Hawkins explique que la réalité est non-
duelle et que tout émerge spontanément 
du champ de conscience infini. Le livre 
aborde aussi des sujets comme la guérison, 
la réussite, le dépassement des dépen-
dances. Il donne des critères pour recon-
naître les vrais enseignements et maîtres 
spirituels. La compassion et l’humour sont 
vus comme des qualités importantes sur 
le chemin spirituel.

En conclusion, ce livre offre une cartogra-
phie détaillée des niveaux de conscience 
et un guide pratique pour l’évolution spi-
rituelle, basé sur l’expérience personnelle 
de l’auteur et ses recherches cliniques. Il 
propose une approche non-duelle de la 
spiritualité, axée sur le lâcher-prise et 
l’amour inconditionnel.

Vous aimerez ce livre du Dr David R. Hawkins, psychiatre visionnaire et chercheur spi-
rituel. Il a révolutionné notre compréhension de la conscience humaine. Son œuvre phare, 
« Cartographie de la conscience » est le fruit de décennies de recherches cliniques rigoureuses.

Combinant expertise médicale et les thématiques de l ’éveil spirituelle, Hawkins offre un 
pont unique entre science et spiritualité. Sa méthode d’étalonnage kinésiologique a per-
mis de quantifier l ’impact énergétique de pensées, émotions et comportements, ouvrant de 
nouvelles perspectives en psychologie et développement personnel.

Auteur de nombreux best-sellers, conférencier inspirant, Hawkins a touché des millions 
de vies à travers le monde. Son travail renommé fournit un cadre pratique pour l ’évolu-
tion personnelle et collective, montrant comment transcender les limitations de l ’ego pour 
accéder à des états de conscience supérieurs.

L’héritage du Dr Hawkins continue d’influencer les domaines de la santé mentale, du 
bien-être et de la spiritualité, offrant une feuille de route précieuse pour quiconque cherche 
à élever sa conscience et contribuer à l ’évolution de l ’humanité.

Une Révolution dans la Compréhension du Potentiel Humain
Dans un monde en quête de sens et d’évo-
lution, le Dr David R. Hawkins nous offre 
une boussole révolutionnaire : l’échelle de 
conscience. Ce qui rend cette approche si 
puissante, c’est sa base scientifique combinée 
à une profonde sagesse spirituelle. Hawkins, 
psychiatre de formation, a développé une 
méthode de test kinésiologique pour mesu-
rer ces niveaux de conscience, offrant ainsi 
une validation empirique à des concepts 
souvent considérés comme subjectifs.

L’application de cette échelle est vaste et 
profonde. Elle nous permet de com-
prendre pourquoi certaines personnes 

semblent attirer le succès tandis que 
d’autres luttent constamment. Elle 
explique les dynamiques sous-jacentes de 
nos relations, de nos choix de vie, et même 
de notre santé physique.

Mais l’aspect le plus révolutionnaire de ce 
travail est peut-être son message d’espoir. 
Hawkins démontre que chacun d’entre 
nous a le pouvoir d’élever sa conscience, 
d’évoluer vers des états d’être plus élevés. 
Ce faisant, nous n’améliorons pas seule-
ment notre propre vie, mais nous contri-
buons à l’élévation de la conscience 
collective de l’humanité.



Les implications de cette cartographie 
sont profondes. Dans les domaines de la 
santé mentale, de l’éducation, des affaires 
et même de la politique, comprendre et 
appliquer ces principes pourrait conduire 
à des transformations significatives. 
Imaginez un monde où les décisions sont 
prises à partir de niveaux de conscience 
plus élevés, guidées par l’amour et la 
sagesse plutôt que par la peur et l’égoïsme.

Alors que nous naviguons dans des temps 
incertains, l’œuvre de Hawkins offre un 
phare d’espoir et une feuille de route claire 
pour l’évolution personnelle et collective. 
Elle nous rappelle que notre plus grand 
pouvoir réside dans notre capacité à élever 
notre conscience, à transcender les limita-
tions de l’ego, et à embrasser notre véri-
table nature.

La Cartographie de la Conscience n’est pas seulement un livre, c’est une invitation à 
un voyage transformateur. C’est un appel à réaliser notre plein potentiel en tant 
qu’êtres humains et à contribuer à l’évolution de notre espèce. Dans un monde qui 
a désespérément besoin de solutions nouvelles, le travail du Dr Hawkins pourrait 
bien être la clé d’un avenir plus lumineux pour tous.

Cartographie de la conscience
A découvrir maintenant pour :

 Transformez votre vie avec la cartographie révolutionnaire de la conscience : 
Découvrez comment mesurer et élever votre niveau de conscience pour accéder à  

des états de paix intérieure, de réussite et d’amour inconditionnel.

Un guide pratique pour l’évolution spirituelle et personnelle : Apprenez à transcender 
les limitations de l’ego grâce à l’échelle de conscience du Dr Hawkins, fruit de 

décennies de recherche clinique.

Accédez à des perspectives insoupçonnées sur la réalité : ‘Cartographie de la 
Conscience’ vous offre les clés pour comprendre et transformer les mécanismes cachés 

qui gouvernent vos pensées, vos émotions et vos comportements.



Éloge de
Cartographie de la conscience 

« Je conseille vivement la lecture de ce livre à toute personne

qui aspire à gravir les échelons invisibles

de l’authentique progrès spirituel. »

– Swami Chidatmananda,
moine hindou de la Mission Chinmaya, à Bharat (Inde)



viii

Table des matières

L’échelle de conscience .................................................................................. xi
Préface de Susan J. Hawkins .......................................................................... xiii
Introduction de Fran Grace, éditrice ................................................................ 1

PREMIÈRE PARTIE  : LES BASES

CHAPITRE 1  : Survol de l’échelle de conscience ........................... 31
• Comprendre l’étalonnage de la conscience
• La base de données de la conscience
• Les fondements scientifiques des structures d’attracteurs
• Les colonnes de l’échelle de conscience
• Questions et réponses

CHAPITRE 2  : Les niveaux de conscience ....................................... 55
• Niveau d’énergie 20  : Honte
• Niveau d’énergie 30  : Culpabilité
• Niveau d’énergie 50  : Apathie
• Niveau d’énergie 75  : Chagrin
• Niveau d’énergie 100  : Peur
• Niveau d’énergie 125  : Désir
• Niveau d’énergie 150  : Colère
• Niveau d’énergie 175  : Orgueil
• Niveau d’énergie 200  : Courage
• Niveau d’énergie 250  : Neutralité
• Niveau d’énergie 310  : Bonne volonté
• Niveau d’énergie 350  : Acceptation
• Niveau d’énergie 400  : Raison
• Niveau d’énergie 500  : Amour
• Niveau d’énergie 540  : Joie
• Niveau d’énergie 600  : Paix
• Niveaux d’énergie 700-1 000  : Éveil
• L’influence des niveaux d’énergie sur le comportement humain  : quelques

exemples
• Questions et réponses



Table des matières ix

CHAPITRE 3  : L’évolution de la conscience .................................... 81
• Avoir-faire-être
• De la survie à l’amour
• Réflexions relatives aux 7 domaines de la vie
• Intention  : Aller au-delà de la causalité
• La vérité et le champ infini
• Questions et réponses

DEUXIÈME PARTIE  : LES APPLICATIONS PRATIQUES

CHAPITRE 4  : La santé et le bonheur ............................................ 113
• Le corps obéit à l’esprit
• Comment surmonter les conditionnements négatifs
• Le processus d’auto-guérison
• La liberté intérieure

CHAPITRE 5  : L’«  ABC  » de la réussite en 10 étapes ..................... 129
• Étape 1  : L’intention
• Étape 2  : Le plaisir
• Étape 3  : La serviabilité (fonctionnalité, fonctionnement)
• Étape 4  : L’esthétique
• Étape 5  : L’attraction (attrait)
• Étape 6  : La fiabilité
• Étape 7  : La noblesse
• Étape 8  : La qualité
• Étape 9  : Le partage
• Étape 10  : La bienveillance
• Les pratiques efficaces au quotidien
• Du bon usage de la boussole

CHAPITRE 6  : Surmonter les dépendances .................................. 151
• La vérité sur les dépendances
• Dépendances et champs d’énergie
• Pourquoi se libérer d’une dépendance  ?
• Le rôle de la conscience dans le rétablissement
• Les douze étapes  : éliminer les blocages
• Le pouvoir de guérison d’un groupe attentionné (affectueux)



x

TROISIÈME PARTIE  : 
LE CHEMINEMENT DE LA CONSCIENCE

CHAPITRE 7  : Franchir les barrières 
de la conscience supérieure .......................................................... 175
• La volonté spirituelle
• Le rôle de la grâce
• The Experiencer  : Leading Edge of the Ego
• Les dualités de l’ego  : attractions et aversions
• De la honte à l’orgueuil
• Du courage à l’extase
• Le chemin de l’abandon

CHAPITRE 8  : Vérité spirituelle, maîtres et enseignements ........ 203
• Quarante caractéristiques des maîtres et des enseignements intègres
• L’éducation spirituelle
• La réalisation de soi et l’éveil des (Mystic Divine States)
• Questions et réponses

CHAPITRE 9  : Conseils à l’intention des aspirants spirituels ....... 229
• L’orientation spirituelle
• Questions et réponses
• Les qualités et les attitudes les plus importantes de l’aspirant spirituel
• Questions et réponses

CONCLUSION  : L’essence du parcours ........................................ 251

Guide du lecteur  : Questions du groupe d’étude .......................................... 255
Annexe A  : L’étalonnage de la conscience ................................................... 263
Annexe B  : Listes d’étalonnages à l’intention des aspirants spirituels ............ 273
Glossaire ...................................................................................................... 279
Ressources complémentaires ....................................................................... 291
Notes biographiques et autobiographiques .................................................. 293
Notes ........................................................................................................... 309
L’auteur ....................................................................................................... 311



PRÉFACE

La première fois que j’ai vu la représentation que mon mari avait
faite, sous forme d’échelle, de la cartographie de la conscience, c’était
sur un tableau noir dans le couloir de la maison. Je lui ai demandé  :
«  Qu’est-ce que c’est que ça  ?  »

«  Ça  ? a-t-il dit. Cette échelle résume la cartographie de la
conscience.  » Il l’avait créée, m’a-t-il expliqué, pour aider les gens à
comprendre le monde. «  Chaque niveau de conscience a sa propre
vision de la vie, sa propre vision de Dieu et de soi, sa propre émotion,
son propre processus. Le monde entier est résumé dans cette échelle.
Elle indique la voie qui mène du plus profond désespoir à l’éveil spiri-
tuel.  »

Il a suffi que David m’explique la teneur de l’échelle pour que
l’espoir qu’elle pourrait apporter à l’humanité m’apparaisse comme
une évidence. En tant que psychiatre, il avait pendant des décennies
aidé des personnes souffrantes, dont certaines étaient atteintes de
formes extrêmes de maladies mentales. Sachant combien il est impor-
tant, en psychiatrie, d’offrir à quelqu’un un outil qui puisse l’aider à
sortir de son désespoir, il avait élaboré une cartographie de la
conscience comme moyen d’apprentissage et d’inspiration.

«  Il faut que tu la fasses connaître  !  »
Comme il m’a répondu ne pas avoir très envie d’aller à la ren-

contre de la population, je lui ai opposé un argument irréfutable  :

xiii



«  David, l’échelle de conscience pourrait vraiment aider les gens  !  »
Par la suite, il a publié son premier livre sur le sujet, Pouvoir contre
force  : les déterminants cachés du comportement humain. J’étais loin
de me douter que nous passerions les vingt années suivantes à parcou-
rir le monde pour diffuser la cartographie de la conscience.

Sur scène avec lui, j’ai pu constater qu’il lui suffisait de dire les
choses d’une manière claire et convaincante pour que le visage des
gens s’éclaire – ils avaient compris  ! Il était si enrichissant de voir leur
réaction et de savoir qu’une vie venait d’être transformée. Dave était
humble  ; l’important, pour lui, était son message et l’influence de
celui-ci sur les êtres. Il avait aussi un sens de l’humour contagieux. On
ne pouvait pas s’empêcher de rire avec lui. Il se moquait des appa-
rences et de l’approbation des autres, car il savait qui il était et ce qu’il
valait.

LES BIENFAITS DE L’ÉCHELLE DE CONSCIENCE
L’échelle que David a créée représente le parcours de la conscience
depuis les bas-fonds de l’expérience humaine jusqu’à son sommet.
Elle a pour but de nous amener à comprendre pourquoi de faibles
niveaux d’énergie et des niveaux élevés d’énergie cohabitent sur
Terre, et pourquoi certains individus font des choses horribles, tandis
que d’autres ne sont qu’amour. L’échelle est logarithmique et va de 1
à 1 000. Dave a retenu les services d’un statisticien pour s’assurer de
l’exactitude des logarithmes. Il a ensuite inséré dans ce parcours les
émotions et les divers autres éléments inhérents à chaque niveau de
conscience pour que nous sachions ce que signifie être dans la honte
(20) ou dans l’amour (500). Certains préfèrent les nombres aux mots  ;
aussi, David a-t-il fait en sorte que son travail puisse être compris par
des personnes ayant des modes d’apprentissage différents.

David souhaitait rassurer les personnes souffrantes, leur dire
qu’un avenir meilleur les attendait. Vous verrez plus tard qu’il a lui-
même gravi l’échelle de conscience de la base au sommet. Il l’a mise
en pratique et en a fait la démonstration dans sa vie, ses conférences
et son sens de l’humour. Je n’ai connu personne d’autre d’aussi déter-

xiv Cartographie de la conscience



miné que lui à faire tout en son pouvoir pour aider les autres. C’est la
raison pour laquelle il a mis au point cette cartographie de la
conscience et qu’il s’en est servi pour inspirer les gens à être plus
aimants et plus compatissants.

J’entends presque chaque jour quelqu’un me dire que l’échelle de
conscience a changé sa vie. Elle a libéré des individus des griffes de
l’héroïne, de l’alcool ou d’autres situations désespérées de dépen-
dance. Elle en a guéri d’autres de différentes maladies physiques ou
psychologiques. Quel qu’ait été leur problème, elle les a aidés à laisser
leur souffrance derrière eux.

Le courage
Ne vous sentez pas intimidé si c’est le premier livre que vous lisez sur
ce sujet. La cartographie de la conscience est simple et pleine de bon
sens, et il n’est pas utile d’être un génie pour la comprendre. Les
pages qui suivent renferment tout ce qu’il vous faut savoir pour aller
de l’avant  ; elles vous expliquent le fonctionnement du monde, elles
vous disent pourquoi les choses se passent comme elles se passent et
comment vous pouvez atteindre votre plein potentiel. Cette cartogra-
phie explique aussi les problèmes auxquels vous êtes confronté et vous
remet en mémoire votre mission supérieure. Lisez ce livre et consta-
tez par vous-même ce qui s’applique à votre situation personnelle.

La cartographie de la conscience est à la portée de chacun, quelle
que soit sa religion ou son absence de religion. Quand j’étudiais au
secondaire, une de mes meilleures amies qui s’adonnait à être juive
m’a demandé  : «  Si Dieu existe, pourquoi avons-nous toutes ces
guerres  ?  » La cartographie de la conscience nous dit pourquoi. Elle
relativise le monde. Les guerres font que des millions de gens meu-
rent pour une cause plus grande qu’eux. Quand ils avancent sous les
rafales, ils franchissent sur l’échelle de conscience le point critique qui
les sépare du courage.

Dave disait que notre plus grand problème, spirituellement par-
lant, est l’égocentrisme, et que celui-ci se surmonte avec courage et
détermination. C’est de ce courage que font preuve les soldats qui ris-

Préface xv



quent leur vie pour quelque chose de plus grand que l’ego, pour leur
pays, leur Dieu ou leurs frères. Les athlètes font de même à leur façon
quand ils aspirent à la victoire de leur équipe ou de leur pays, et non
pas pour leur propre gloriole. D’autres s’emploient à aider les per-
sonnes atteintes du cancer ou d’autres maladies. Quand nous dédions
nos efforts à une cause qui nous dépasse, nous nous hissons à un plan
supérieur. La cartographie de conscience nous montre que des événe-
ments aussi terribles que les guerres ont un but, celui de favoriser
notre évolution spirituelle.

L’espoir
Les gens en dépression ont besoin d’espoir. La cartographie de la
conscience leur apporte cet espoir. Elle leur révèle qu’au plus profond
de la haine de soi ou du désespoir il est possible de viser plus haut et
de renverser la situation. De tels revirements ont lieu chaque jour au
sein de groupes où des gens surmontent leurs dépendances, notam-
ment les Alcooliques anonymes. De désespérée, leur vie se transforme
du tout au tout. Quand ils atteignent le niveau du courage (200) sur
l’échelle de conscience, leur vie change, car ils ont trouvé la force de
dire leur vérité au lieu de blâmer quelqu’un d’autre. À ce stade, la
bonne volonté (310) prend toute son importance  ; on consent à
apprendre, à aider les autres, à grandir, à faire preuve de bonté, à faire
des efforts pour s’améliorer.

L’espoir est toujours là, même quand la situation est la plus cri-
tique. Certains jours sont si difficiles que j’en viens à me dire  : «  Je ne
veux jamais avoir à revivre cette journée  !  » Mais comme le déclare
Scarlett O’Hara dans Autant en emporte le vent  : «  J’y penserai
demain  !  » La cartographie de la conscience nous apprend qu’une
mauvaise journée n’est pas la fin du monde, que nous suivons tous un
parcours personnel et que ce n’est pas parce que le paysage nous
déplaît là où nous en sommes que le voyage tout entier sera désa-
gréable. Si nous acceptons de faire confiance au processus, de beaux
paysages nous attendent.

xvi Cartographie de la conscience



Surmonter les difficultés
Les gens disent que la cartographie de la conscience les aide à ressen-
tir de la compassion envers l’humanité. Ils constatent que la plupart
des êtres occupent sur l’échelle de conscience de niveaux inférieurs
tels que la culpabilité, la peur et la colère, des niveaux où il leur est
impossible de ne pas mentir, voler ou tuer. Chaque palier de
conscience a sa propre réalité. Si vous occupez celui de la peur ou de
la colère, vous agissez en conséquence. Le simple fait de savoir cela
nous aide à ne pas juger ceux dont les comportements étonnent.

Quand vous êtes au niveau du courage ou à un palier supérieur,
vous n’y restez pas en permanence. Un événement survient pour vous
mettre à l’épreuve. Nous sommes tous ramenés périodiquement à des
niveaux inférieurs. Par exemple, après le décès d’un proche, vous avez
beaucoup de chagrin, ou peur de l’inconnu. Après un divorce, vous
pourriez ressentir de la colère jusqu’au jour où vous comprenez que
vous vous en tirez mieux sans cette personne et cette situation  !

Ainsi que l’écrit Dave dans son livre  : la vie nous inflige des
épreuves. Ce n’est pas sans but que nous sommes confrontés à des
difficultés. Quand nous sommes en proie à des problèmes, nous en
voyons mal la justification. Il faut alors se dire qu’ils ont leur raison
d’être. Dave m’a appris que nous pouvions demander  : «  Quel est le
but de tout cela  ?  » Nous voyons alors que nous ne sommes pas seuls
dans notre désarroi, qu’une puissance supérieure nous aide et soutient
notre évolution. Par exemple, quand nous désirons ardemment
quelque chose sans pourtant l’obtenir, il n’est pas rare que, plus tard,
nous nous disions  : «  Je suis si content que ça n’ait pas marché  !  »

Dave affirmait souvent que «  l’amour fait surgir son contraire  ».
Cela signifie que, quand nous nous engageons à être plus aimants, la
vie met sur notre chemin des gens difficiles à aimer  ! Toute action
entraîne une réaction égale et contraire. Des gens et des situations me
mettent chaque jour au défi. Dave m’a appris une dure leçon  : on ne
peut pas plaire à tout le monde  ; il faut savoir dire non de temps à
autre. Quand une personne négative nous agresse verbalement, il est
parfois préférable de lui tourner le dos et de nous en éloigner plutôt

Préface xvii



que d’argumenter avec elle. Quand on sera parti, elle pourra mieux
prendre conscience de sa négativité et, le voulant, elle en tirera une
leçon. Tout événement est un apprentissage. On est parfois le maître,
parfois le disciple.

Acceptez-vous tel que vous êtes
Le niveau de l’amour (500) est un objectif noble, mais il n’est pas
facile à atteindre. Beaucoup de gens me disent  : «  Je suis dans les
500.  » Ils se croient dans l’amour, mais c’est bien plus une illusion que
la réalité. Quand vous lirez le passage sur l’amour, vous verrez que
très rares sont ceux qui vivent à ce niveau  ! Il faut pour cela approcher
la sainteté. Une vibration dans les 400, qui correspond à la raison, au
fonctionnement supérieur, à la recherche de la vérité comme but en
soi, c’est déjà très bien. Vous avez peut-être des aperçus d’un niveau
supérieur au vôtre, mais il exige une dévotion constante et personne
ne peut vous y emmener. Vous pouvez en avoir un avant-goût, mais
vous devez ensuite faire le travail intérieur qui vous y conduira et vous
permettra d’y rester. Vous ne pouvez pas vous forcer à «  atteindre  » un
niveau supérieur, car cela n’est qu’une expression de l’ego. Cela doit
provenir de la bonne volonté, de l’essence, du cœur.

Dave affirme que la bonté envers autrui joue un rôle majeur dans
la vie quotidienne et l’évolution spirituelle. Par exemple, quand vous
voyez une dame âgée qui a du mal à pousser son panier de provisions
au supermarché, offrez-lui de vous précéder à la caisse. Elle est peut-
être fatiguée d’être debout. Soyez bienveillant avec la maman
enceinte dont le bambin fait une crise. Au lieu de lui lancer un regard
dur qui l’accuse d’être une «  mère dénaturée  », faites-la passer devant.
Vous attendrez 10 minutes de plus… et après  ? Si votre but est d’évo-
luer, la gentillesse est un outil indispensable.

Dave insiste également sur le fait qu’aucun niveau n’est meilleur
qu’un autre, car chacun comporte ses propres responsabilités.
Efforcez-vous d’être la meilleure personne possible et d’occuper
l’espace où vous êtes le plus longtemps possible. Quand vous par-
viendrez à l’acceptation (350), vous vous accepterez tel que vous

xviii Cartographie de la conscience



êtes. Nous naissons tous à un certain niveau. Il faut faire preuve de
beaucoup de détermination pour passer à un plan supérieur. Enfiler
une tunique blanche et prononcer les mots qu’il faut ne veut pas
dire que vous y êtes parvenu  ; cela signifie seulement que votre ego
en est persuadé  !

Si vous pouvez en toute honnêteté ne pas juger ceci ou cela
comme étant «  supérieur  » ou «  inférieur  », vous ferez preuve d’une
bonne compréhension de soi, vous sentirez intérieurement où vous
en êtes sur l’échelle de conscience. Si vous voulez évoluer, voyez ce
qui demande à être amélioré. Constatez honnêtement vos faiblesses.
Vous êtes peut-être impatient et devriez être plus aimable. Vous
devrez peut-être trouver le courage de vous débarrasser d’une dépen-
dance. Vous êtes peut-être une chiffe molle qui doit apprendre à ne
pas laisser les autres piétiner ses plates-bandes. J’aime cette maxime
qui dit  : «  La première fois, honte à toi  ; la deuxième fois, honte à
moi  !  » Vous ne devez laisser personne vous maltraiter, même s’il
s’agit d’un membre de la famille ou d’un collègue.

Certaines personnes pensent évoluer en restant plongées dans les
champs d’énergie supérieure. Elles me disent  : «  La musique et les
livres que je choisirai proviendront tous du sommet de l’échelle  !  »
Tout le reste est «  inférieur  » à leurs yeux. Cette attitude est celle de
l’ego moralisateur. Si ces personnes étaient là où elles s’imaginent
être, elles seraient conscientes de leur méprise.

L’ego aime être spécial. Il dit  : «  Je suis ici, et toi, là.  » La cartogra-
phie de la conscience n’a pas été créée dans ce but. Elle est un moyen
d’apprentissage et de croissance. Quand vous constaterez vos fai-
blesses en toute honnêteté, vous saurez les surmonter et gravir auto-
matiquement l’échelle de conscience.

Dave n’a jamais dit  : «  Je suis un maître éveillé  », mais je l’ai vu
vivre à ce niveau. Il était très humble, très terre à terre. Il ne se croyait
pas supérieur à qui que ce soit. Il était conscient de devoir se faire
connaître et aider l’humanité de toutes les façons possibles. Quand
vous êtes, quand vous occupez un niveau supérieur, vous n’avez pas à
parler de vous, car faire votre promotion ne vous intéresse pas. J’ai vu
Dave aider des gens qui avaient besoin de son soutien professionnel et

Préface xix



recevoir en échange un simple sac de café. Après son décès, j’ai mis
deux ans à écouler tout ce café  !

Ce livre est dédié à sa mémoire, car sa vie est un merveilleux
exemple de service désintéressé pour le plus grand bien de l’huma-
nité. J’espère et je prie pour que ce livre vous soutienne dans votre
parcours. Ainsi que nous l’a dit Dave  : «  Étroit et resserré est le che-
min. Ne perdez pas de temps  !  »

Susan J. Hawkins
Présidente, Institute of Spiritual Research
fondé par le Dr David R. Hawkins

xx Cartographie de la conscience



INTRODUCTION

Quelques mois avant le décès du Dr Hawkins, alors que je me trou-
vais chez lui, je montrai l’étagère pleine de livres qu’il avait écrits et
lui dit  : «  Que ressentez-vous à l’idée d’avoir publié tous ces
ouvrages  ?  » «  Ce ne sont pas mes livres, à mes yeux. Ce n’est pas mon
moi personnel qui les a écrits. Dieu cherchait un cerveau qui ne pen-
sait pas. Je n’ai été qu’un canal, un espace vide. Les gens perçoivent
un corps et une personne, et ils pensent que cette personne a écrit les
livres. Mais c’est faux. Imaginez un violon. Le violon ne joue pas tout
seul  ; il doit être joué par quelqu’un.  » Long silence. Puis, il ajouta en
ricanant  : «  J’ai cessé de penser il y a des années. Penser ne m’est pas
nécessaire. On dirait une scie ronde… ça fait trop de bruit  !  »1

Le Dr David R. Hawkins («  Doc  ») alliait le génie et l’humilité, ce
qui était rare. Il avait une vie inhabituelle. Qui peut imaginer un
esprit vide de toute pensée  ? Il aimait à se décrire, avec un rire franc,
comme un «  misfit  » – un marginal –, en jouant sur les assonances et
les mots, parce que nous parlions des «  mystiques  ». «  Oui, a-t-il dit,
certaines personnes disent de moi que je suis un “misfit”  »  !2

Les détails de sa vie personnelle importèrent peu au Dr Hawkins
après que certaines expériences spirituelles eurent aboli son moi. En
guise d’introduction à sa conférence de toute une journée à l’Institut
des sciences noétiques en 2003, il déclara que «  la Présence seule est
ici en ce moment  ». De fait, dans un style écrit fort inhabituel de nos
jours, mais très proche du mode d’expression des mystiques de l’his-
toire, il faisait rarement usage de pronoms personnels. Pour les lec-
teurs d’aujourd’hui qui aiment connaître un auteur et ce qui l’a

1



conduit aux découvertes uniques rassemblées dans un livre comme
celui-ci, permettez que je vous présente l’homme qui a signé l’ou-
vrage ayant pour titre Cartographie de la conscience.

SUR LE Dr HAWKINS
Né en 1927 au Wisconsin, le Dr Hawkins grandit pendant la Grande
Dépression au sein d’une famille épiscopalienne. Il fut servant de
messe et enfant de chœur. Ses expériences spirituelles profondes
eurent cependant lieu hors de tout contexte religieux.

À l’âge de trois ans, assis dans un petit chariot d’enfant, il prit
conscience de l’existence d’une façon fulgurante. Alors qu’il se remé-
morait ce moment, il annonça à un groupe dont je faisais partie  : «  On
aurait dit qu’il y avait eu une obscurité totale, l’oubli absolu, et sou-
dain, une lumière éblouissante. J’ai compris que je m’étais de nouveau
incarné et je n’étais pas du tout content  !  » Dans une vie antérieure,
expliqua-t-il, il avait été un bouddhiste hinayana dévot, engagé dans
la négation vers la vacuité, croyant que celle-ci représentait le but spi-
rituel ultime. Mais ce n’était pas le cas, puisqu’il s’était réincarné  ! Sa
prise de conscience subite de l’existence s’accompagna sur-le-champ
de la peur de la non-existence  : cette rencontre préverbale avec le
paradoxe de la vacuité et de l’esprit Un représenta pour lui une entrée
extrêmement complexe dans la spiritualité (il employa aussi le mot
«  énigme  » pour décrire cette rencontre avec des réalités apparem-
ment opposées) qu’il mit des décennies à résoudre. Son enseignement
sur la vacuité est du reste une de ses contributions les plus impor-
tantes à la formation des aspirants spirituels. (Voir le chapitre 8.)

«  Une enfance pareille était une drôle de façon d’entrer dans la
vie  !  » Les étrangetés de son existence le faisaient souvent rigoler. «  À
vrai dire, les autres enfants m’ennuyaient à mourir, si bien que je
m’évadais en me plongeant dans la lecture de Platon et de Socrate.
Pendant que les autres garçons jouaient au baseball, je lisais Aristote
et j’écoutais l’opéra du samedi  !3

C’était aussi un bon travailleur. Camelot à 12 ans, il avait la tour-
née la plus longue de la région (27 km). Les routes n’étant pas éclai-

2 Cartographie de la conscience



rées, il livrait ses journaux dans l’obscurité totale. Une fois, il fut pris
dans une tempête de neige et des températures sous zéro  ; des vents
violents renversèrent son vélo et éparpillèrent les journaux. Ainsi qu’il
le décrit au chapitre 8, il se creusa à coups de poing un abri dans une
congère au bord de la route pour échapper au vent glacial. Il ne s’y
était pas aussitôt blotti qu’il se fondit à la présence infinie de l’amour.
Cette expérience fut si inoubliable que, 70 ans plus tard, quand je lui
demandai de me décrire cet état d’amour infini, il me répondit du tac
au tac  : «  Toutes les émotions négatives – la peur, l’impatience, l’irrita-
tion – se sont évanouies et ont été remplacées par le rayonnement
d’un amour infini, intemporel, éternel et universel, qui ne se distin-
guait pas de ce que j’étais, de ce que je suis4.  »

Comparé à cet amour infini, le «  Dieu  » de la foi parut illusoire
aux yeux du jeune David, et à 16 ans il cessa complètement de croire
aux religions organisées. Un jour, lors d’une promenade en forêt, une
conscience aiguë de la souffrance humaine à travers les âges s’abattit
sur lui comme un immense nuage noir. Il rendit Dieu responsable de
cette souffrance et perdit la foi. Malgré tout, en dépit de son
athéisme, il fut animé d’une volonté farouche de connaître la vérité de
l’existence  : «  Au plus profond de ma conscience, j’aspirais désespéré-
ment à une plus grande vérité5.  »

Doté d’un QI exceptionnellement élevé, Dave maîtrisa intellec-
tuellement et sans peine les domaines de la science, de la théologie,
de la médecine et de la psychiatrie. Après avoir servi dans la marine
américaine à bord d’un dragueur de mines pendant la Deuxième
Guerre mondiale, il fit des études de médecine tout en occupant trois
emplois et accéda rapidement au poste de psychiatre en chef et direc-
teur d’un grand hôpital de New York. Il publia aussi une pléthore
d’articles scientifiques sur ses recherches cliniques. Il fit une psycha-
nalyse de plusieurs années avec un des plus grands psychanalystes
freudiens de son époque et s’adonna avec détermination à une heure
de méditation bouddhique matin et soir. Mais ces recherches le plon-
gèrent dans un désespoir toujours plus profond. Tout en ayant atteint
le pinacle de la réussite matérielle, il fut confronté à une intense nuit
intérieure sans aucune porte de sortie.

Introduction 3



Cette crise atteignit son paroxysme en 1965. À 38 ans, il se trouva
à l’agonie au terme d’une maladie évolutive et mortelle. Tous ses
efforts pour découvrir par l’intellect la vérité de l’existence avaient
échoué et il était plongé dans une angoisse et un désespoir sans fond.
Juste avant de mourir, une pensée le traversa  : Et si Dieu existait  ?
Aussitôt, il lui adressa cette prière – «  Si Dieu existe, je Lui demande
de venir dès maintenant à mon secours  », puis il s’en remit «  à Dieu,
quel qu’il soit  », sans en attendre grand-chose. Il sombra aussitôt dans
le «  néant  ». Ce n’est que 30 ans plus tard qu’il put raconter les événe-
ments extraordinaires qui s’ensuivirent  : «  Le néant disparut soudain
pour faire place à la splendeur renversante de la lumière divine qui
rayonna avec l’éclat et l’essence de l’esprit Un6.

Sa conscience avait soudainement été entièrement transfigurée.
L’esprit et ses schémas mentaux avaient disparu à jamais, remplacés
par la Présence, «  une conscience infinie et universelle, à la fois
radieuse, complète, totale, silencieuse et tranquille7  ». Un silence inté-
rieur paisible régnait en l’absence de toute image, tout concept, toute
pensée. De fait, «  personne  » n’était là pour penser  ; tout ce qui le
séparait des autres s’était dissout, et il perçut en chacun la même per-
fection magnifique et intemporelle  : «  Chaque visage rayonne du
même éclat  ; tous les êtres ont la même beauté8.  » Dans cet état de
non-dualité, chaque chose vivante «  est consciente de toute autre
chose vivante, tout est interrelié, tout communique et est en harmo-
nie par la sensibilité et en partageant l’attribut fondamental de la
nature même de l’existence9  ». Rien n’est meilleur ni pire, supérieur
ou inférieur à quoi que ce soit. «  Tous les êtres sensibles sont égaux.
[…] Toute chose est intrinsèquement sacrée dans la divinité de sa
création10.  »

Dans Pouvoir contre force, le Dr Hawkins dit avoir «  entrepris en
1965  » son travail sur la cartographie de la conscience, c’est-à-dire au
moment de la transfiguration de sa propre conscience. Il est sans
doute le premier scientifique clinique ayant atteint cette transforma-
tion qu’il est convenu d’appeler «  l’éveil  », ou unio mystica, pour
ensuite être en mesure de la contextualiser par ses conférences et ses
livres. Bien que nous soyons nombreux à connaître des moments pas-

4 Cartographie de la conscience



sagers de flow, de joie profonde ou de transcendance de soi lors d’ex-
périences particulièrement intenses (un accouchement, un exploit
athlétique, une représentation scénique, un travail créateur, l’ascen-
sion d’une montagne, une étreinte charnelle, pour n’en nommer que
quelques-unes) ou même à l’occasion d’un bouleversement spirituel
transformateur (par exemple, une expérience de mort imminente ou
une vision béatifique), il est extrêmement rare que la conscience d’un
être humain atteigne d’une manière soudaine et permanente un état
de non-dualité. La plupart du temps, dans l’histoire, la personne
quitte son corps (elle meurt) ou reste sous le choc, incapable de parler
de cette dissolution de l’ego quand toute notion du soi fond comme
du sucre dans l’eau chaude. Ainsi que le dit William James dans Les
Variétés de l’expérience religieuse, l’expérience mystique est «  inef-
fable  », impossible à décrire11.

La vie du Dr Hawkins ne fut plus jamais la même à la suite de
cette transfiguration de la conscience, et il mit des années à se faire à
ces changements. Son système nerveux était très sollicité, comme si
«  une énergie à haute tension y avait circulé dans des câbles à haute
tension  ». Dans sa vie sociale, il était toujours abasourdi quand on
l’appelait «  David  », car il savait qu’il était partout et qu’il ne faisait
qu’un avec toute chose  : «  Quand une personne me posait une ques-
tion, je me demandais à qui elle pouvait bien s’adresser  !  » En regar-
dant les autres dans les yeux, il ne voyait que «  son Soi unique. […] Il
n’y a pas d’écart entre toi, là-bas, et moi, ici12  ». La béatitude et la
complétude l’empêchaient de s’intéresser à la normalité. Ses
anciennes motivations – l’argent, la réussite – n’avaient plus d’impor-
tance. La seule chose capable de le motiver à réintégrer son corps et
l’univers de la forme, disait-il, était l’amour  : «  L’amour devient le seul
incitatif à la poursuite de l’existence physique.  »

Chaque fois, il est extrêmement difficile de réintégrer le corps.
[…] On a le mal du pays […] comme si on avait abandonné son
chez-soi pour assumer une tâche que l’on s’est engagé à accom-
plir. Chaque fois que j’entre dans cet état, il n’y a pas de forme. Je
me dissous dans l’amour infini et doré. C’est si exquis que je

Introduction 5



pleure de devoir réintégrer le corps. Si on peut le quitter, c’est
seulement parce qu’on sait qu’il sera là à jamais et qu’on y retour-
nera pour toujours13. 

Un jour, me dit-il, il était en forêt quand la béatitude l’enveloppa.
Il était conscient des vautours qui survolaient son corps, prêts à fon-
cer sur lui dès qu’il aurait rendu son dernier souffle. Mais il comprit
qu’il ferait bien de rester dans son corps si cela pouvait venir en aide
aux autres, car la béatitude existerait toujours et à jamais. Il consentit
pleinement à ce que son corps soit un instrument au service du
monde, et il lui permit de recouvrer son énergie. Dès que cela eut
lieu, les vautours s’éloignèrent.

Il s’habitua progressivement à ce nouveau niveau de conscience et
retourna à sa pratique psychiatrique, qui devint la plus importante des
États-Unis. L’élargissement de son état spirituel lui permit de perce-
voir l’humanité intérieure de ses patients au-delà des limites que
posaient les traitements habituels. Rien ne l’arrêta dans sa quête de
méthodes thérapeutiques alternatives, en dépit des critiques formu-
lées par ses pairs plus conformistes. En raison de la guérison specta-
culaire de patients considérés comme des cas désespérés, le Dr

Hawkins participa dans les années 1970 et 1980 à certaines des émis-
sions des plus grands réseaux de télévision. Ses travaux précurseurs
dans divers domaines de la souffrance humaine lui valurent de nom-
breuses reconnaissances nationales et internationales, énumérées en
fin de volume dans «  À propos de l’auteur  ».

Malgré ces succès, le fait de voir «  un patient à la fois  » lui parut
dérisoire  : «  Je ressentais une très grande frustration devant l’énorme
marée de la souffrance humaine, parce que je ne pouvais que rencon-
trer un patient à la fois. C’était comme essayer de vider la mer avec
une petite tasse14.  » Il cherchait inlassablement une méthode de trans-
formation intérieure qui puisse venir en aide à une foule de gens.
Songeons au Bouddha qui, après son éveil, énonça le Noble Chemin
octuple. Ou à Bill Wilson, un alcoolique désespéré qui renonça à
boire après s’être vu enveloppé de lumière, puis qui mit au point les
douze étapes du rétablissement.

6 Cartographie de la conscience



En explorant le processus de guérison de ses patients dans un
contexte hospitalier, le Dr Hawkins constata qu’il dépendait moins de
ses actes médicaux ou des médicaments prescrits que de la conscience
intérieure qui irradiait l’amour. Il vit en outre que l’état des patients
de certains médecins s’améliorait, tandis que celui des patients
d’autres médecins se dégradait ou restait stationnaire, même quand le
protocole thérapeutique et médicamenteux était identique.

Dans l’allocution qu’il prononça à la Landberg Lecture annuelle
de l’Université de Californie à San Francisco le 25 avril 1997, il évo-
qua quelques observations recueillies à l’époque de sa pratique new-
yorkaise, quand le traitement de la schizophrénie incluait la prise d’un
certain nombre de vitamines  : «  Le nombre d’effets secondaires affec-
tant les patients dépend du niveau de conscience de leur médecin. Il
ne dépend pas des médicaments15.  » En guise d’exemple, la vitamine
B3 provoqua une décoloration cutanée chez les patients d’un prati-
cien du New Jersey, tandis que ceux d’autres médecins ne subirent
aucun effet indésirable et réagirent bien au traitement. Quel était le
secret du succès de ces médecins  ? Le Dr Hawkins constata que le
niveau de guérison était lié au niveau de conscience des praticiens.
Plus celui-ci était élevé, plus leurs patients étaient susceptibles de
guérir. Des gens à la spiritualité développée verraient la logique de
cette constatation. Mais qu’en est-il d’une société enlisée dans une
mentalité rationnelle et linéaire  ? Comment lui faire comprendre que
la conscience intérieure, et non pas les actions extérieures, est ce qui
détermine le résultat  ?

Les découvertes intérieures
Le Dr Hawkins se montra du doigt en riant et dit  : «  Ce type a tou-
jours été un marginal et une drôle d’entité sur la planète  ! Soudain, un
déplacement inattendu de la conscience se produisait et j’étais en état
de choc au point de ne plus pouvoir fonctionner. Pour cette raison,
j’ai dû renoncer à ma pratique psychiatrique à New York. Je lui ai tout
simplement tourné le dos, car dans ce profond silence intérieur, vous
ne pouvez rien dire à personne. Vous déposez vos outils préférés dans

Introduction 7



une vieille camionnette et vous mettez le cap sur une petite ville de
l’Arizona. Un lit de camp, un morceau de fromage, une bougie et un
chat – il vous faut quoi d’autre  ? Tout le monde pensait que j’avais
perdu l’esprit. Quand tous vos amis pensent que vous avez perdu l’es-
prit, vous êtes sans doute sur la bonne voie16  !  »

Il renonça à son immense pratique clinique et à sa vie de multi-
millionnaire à New York pour s’installer à l’autre bout du pays, à
Sedona, une petite ville de l’Arizona. Il y vécut plusieurs années en
ermite, à l’écart du monde. Cette période fut capitale pour lui, car elle
lui permit d’explorer de l’intérieur la nature de la conscience. Ces
constatations subjectives engendrèrent les découvertes sur lesquelles
se fondent Cartographie de la conscience et l’ensemble de ses œuvres
subséquentes, regroupées sous le titre Devotional Nonduality. Il dit,
dans Pouvoir contre force  : «  Les vérités rapportées dans ce livre ont une
provenance scientifique et une organisation objective, comme toutes
les vérités, mais elles ont d’abord été expérimentées personnelle-
ment17.  »

Cela n’a-t-il pas été le cas de tous les autres grands maîtres et
pionniers de la conscience  ? Dans l’histoire récente, après s’être dis-
tancié de Freud, le célèbre psychiatre suisse C. G. Jung vécut plu-
sieurs années à l’écart de la société et explora son monde intérieur
profond. De cette retraite émergea l’œuvre qui apporta à l’humanité
la connaissance de la part d’«  ombre  », des «  archétypes  », de «  l’in-
conscient collectif  », des «  complexes  » (notamment le complexe d’in-
fériorité), ainsi que l’interprétation des rêves. Jung a affirmé que le
travail de toute sa vie tirait son origine de ces années de recherche
intérieure.

Pendant les années où il vécut en «  ermite  », le Dr Hawkins était
souvent sans forme, allant même jusqu’à oublier qu’il avait un corps.
Il évoque avec humour la fois où son «  esprit  », qui se déplaçait libre-
ment dans la maison et franchissait même des parois solides, se heurta
brusquement à un mur  ! Une autre fois, apercevant une «  personne  »
dans une glace, il s’étonna de la présence de quelqu’un d’autre dans la
maison, puis se rendit compte qu’il voyait son propre reflet  ! Son
exploration des divers états spirituels avait pour but de raffiner les

8 Cartographie de la conscience



mécanismes de guérison sis au cœur de la conscience et de se «  per-
fectionner  » en tant qu’instrument thérapeutique. Ayant découvert,
par exemple, que «  le corps est enclin à obéir à l’esprit  », il put se gué-
rir de plusieurs maladies graves par la méthode qui fait appel à la
conscience et qu’il décrit au chapitre 4. Il adressa à son coauteur
scientifique et ami célèbre, le Prix Nobel de chimie et artisan de la
paix Linus Pauling, une lettre dans laquelle il jubilait au sujet de ses
découvertes de la «  conscience de l’hémisphère droit  » et de son «  au-
toguérison de 15 maladies différentes18  ».

Le moteur du Dr Hawkins était la question suivante  : Quel est le
chaînon manquant entre le corps et l’esprit, entre le visible et l’invisible  ?

Une percée
Sa découverte cruciale remonte aux années 1970, quand il assista à
une démonstration de kinésiologie comportementale par le psychiatre
John Diamond. La kinésiologie comportementale est l’examen de la
réponse musculaire pour évaluer les effets de stimuli physiques posi-
tifs ou négatifs. Dans une méthode très répandue de ce test kinésiolo-
gique, le patient tend un bras parallèlement au sol et le praticien
pousse doucement son poignet vers le bas. Le bras du patient (son
muscle deltoïde) résiste à la pression en présence de la vérité et d’un
stimulus positif, tandis qu’il lui cède en présence d’une fausseté ou
d’un stimulus négatif. Dans la recherche du Dr Diamond, par
exemple, un sourire, de la musique classique ou un énoncé véridique
raffermissent le bras du sujet  ; autrement dit, le deltoïde ne faiblit pas
et le bras maintient sa position horizontale. En revanche, des stimuli
négatifs tels que «  Je te hais  » ou les discours enregistrés de politiques
qui énoncent des faussetés patentes affaiblissent le sujet. Le deltoïde
se relâche et le bras retombe. «  Le corps ne ment pas  », conclut le Dr

Diamond.
Contrairement à d’autres praticiens qui ne voyaient dans la kiné-

siologie qu’un phénomène localisé, le Dr Hawkins la considéra à tra-
vers le prisme de sa perception élargie de l’interconnectivité de la
conscience. «  La cartographie de la conscience a pris forme parce que

Introduction 9



j’étais témoin d’une démonstration de kinésiologie et qu’on expliquait
la réaction musculaire en termes de causalité locale. Mes propres
expériences intérieures m’ayant amené à dépasser largement la causa-
lité locale pour expliquer certains phénomènes, j’ai compris que la
réaction était celle de la conscience en soi, qui est non locale et non
personnelle19.  »

Le Dr Hawkins mentionna que cette connaissance au-delà du
temps et de l’espace prenait sa source dans la «  base de données de la
conscience  », soit «  l’inconscient collectif  » de Jung. Qui n’a jamais
puisé à même cette base de données par le truchement de son intui-
tion, de synchronicités, de rêves ou de prémonitions  ? Manifestement,
il existe un stock de connaissances partagées inhérentes à notre
conscience interconnectée qui diffère des informations en provenance
d’une quête intellectuelle. Comment se fait-il qu’un chien sache que
son maître quitte son travail  ? Des vidéos montrent que le chien se
rend à la porte au moment précis où son maître, à des kilomètres de
distance, s’apprête à rentrer chez lui. Voici un exemple récent  : com-
ment est-il possible qu’un grand-père récemment décédé nous rende
visite en rêve pour nous annoncer qu’un membre de la famille souffre
d’un cancer de la gorge, qu’il précise l’emplacement de la tumeur, le
stade de la maladie et la réponse du malade au traitement  ?

Le Dr Hawkins comprit sur-le-champ que la kinésiologie était un
mécanisme donnant accès à cette base de données invisible de la
conscience. Elle nous «  révèle le chaînon manquant, le pont entre
l’esprit et le corps  »  ; elle est l’interface entre la dimension visible du
monde concret et la dimension invisible (et cependant très réelle) du
cerveau et de l’esprit, le corps servant d’instrument de détection de la
vérité. Comment est-ce possible  ? Parce que, pour sa survie, le proto-
plasme a toujours su distinguer les stimuli porteurs de vie et les sti-
muli potentiellement mortels. Le corps se raffermit en présence de ce
qui soutient la vie (la vérité) et se détourne de ce qui la nie (la faus-
seté). Sa réaction musculaire est involontaire, elle n’est pas détermi-
née par nos convictions ou nos préjugés.

Par exemple, quand la conscience se concentre sur un objet bénin
telle Mère Teresa, les pupilles se contractent et les muscles se tendent

10 Cartographie de la conscience



instantanément et involontairement. Nous n’y pouvons rien et notre
opinion du personnage n’entre absolument pas en ligne de compte.
Le Dr David McClelland, un collègue du Dr Hawkins, soumit ses
étudiants de Harvard à une expérience fascinante  : même ceux qui
ridiculisaient Mère Teresa eurent une réaction physiologique immu-
nostimulante à la vue du documentaire Mère Teresa, qui traite de son
travail quotidien auprès des démunis20.

Le Dr Hawkins constata que «  tout, en ce bas monde, y compris
les pensées, les concepts, les substances et les images, provoque une
réaction qui peut s’avérer positive ou négative. […] Tout ce qui est,
tout ce qui fut, sans exception, émet une fréquence vibratoire qui
imprègne le champ impersonnel de la conscience et que l’on peut
récupérer dans la conscience même par ce test21.  »

Ayant constaté que la souffrance humaine découlait de l’ignorance
due au fait qu’il était impossible de distinguer le vrai du faux, il se
consacra tout entier à la recherche d’une méthode kinésiologique cli-
nique comme critère de détermination de la vérité. Il effectua le test
de réponse musculaire sur des milliers de sujets de tout âge et de
toute condition, individuellement et en groupes. Les résultats furent
universellement uniformes. Dans une de ses démonstrations préférées
qui avaient lieu devant des salles de 1 000 personnes, le Dr Hawkins
distribuait 500 enveloppes vierges contenant un édulcorant artificiel
et 500 enveloppes identiques contenant de la vitamine C biologique.
Le public était ensuite réparti par groupes de deux et le contenu des
enveloppes, ignoré des participants, était mis à l’épreuve. Le moment
où les enveloppes étaient ouvertes était toujours électrisant, car on
observait un raffermissement généralisé des muscles en présence de
vitamine C et un relâchement généralisé des muscles en présence de
l’édulcorant artificiel. Ces expériences réelles sont très utiles. Puisque
le test kinésiologique traduit une méthode non linéaire qui contourne
le cerveau, un témoin profane l’observant de l’extérieur serait enclin à
la mettre en doute. Mais s’il en fait personnellement l’expérience, que
son bras se relâche quand il se concentre sur l’énergie que renferme
une des enveloppes cachetées (par exemple, une photo d’Hitler), que
son bras se raffermit quand il se concentre sur l’énergie d’une autre

Introduction 11



enveloppe (par exemple, une photo de Mère Teresa), et que ce même
test est repris plusieurs fois avec des objets différents, cette personne
sait par expérience que la méthode «  fonctionne  », bien qu’elle n’en
saisisse pas le mécanisme. Nous utilisons chaque jour des tas d’objets
auxquels nous faisons confiance tout simplement parce qu’ils «  mar-
chent  », sans en comprendre intellectuellement le fonctionnement.
Par exemple, qui, parmi nous, sait parfaitement comment fonctionne
Internet  ? Pourtant, ne comptons-nous pas toujours sur lui pour nous
renseigner  ?

Le Dr Hawkins constata qu’avec cette méthode il pouvait réaliser
l’étalonnage de la conscience, comme il l’explique au chapitre 1, et
nous offrir ainsi la cartographie intégrale du champ de l’expérience
humaine. Au fil de ses nombreux engagements en tant que psychiatre,
médecin, clinicien, chercheur dans le domaine de la conscience,
amoureux des animaux et maître spirituel, le Dr Hawkins eut pour
seul et unique objectif d’apaiser la souffrance. Quand on lui demanda
de définir son «  rôle  » dans le monde, il répondit  : «  Assumer ce rôle
dans le monde et l’expliquer le plus clairement possible afin de facili-
ter la conscience spirituelle et ainsi contribuer à apaiser les maux de
l’humanité22.  » La cartographie de la conscience constitue la princi-
pale méthode d’enseignement qui puisse faciliter l’émergence de la
conscience spirituelle et, par voie de conséquence, apaiser la souf-
france. Ce travail avait pour but d’aider le Dr Hawkins à comprendre
la transformation subite de sa propre conscience, ce qu’on appelle
l’«  éveil  », de l’intégrer à une découverte scientifique, puis de lui don-
ner une forme que l’hémisphère gauche des lecteurs occidentaux
pourrait facilement saisir. «  C’est, dit-il, la transmission du mystique
au cerveau gauche23.  » 

Bref, la cartographie de la conscience décrit le spectre entier de la
conscience, à commencer par ses niveaux «  inférieurs  », soit la honte,
la culpabilité, l’apathie, le chagrin, la peur, le désir, la colère, l’orgueil
(les niveaux de force que dominent les élans égoïstes), puis les niveaux
intermédiaires représentés par le courage, la bonne volonté, l’accepta-
tion, la raison (les niveaux de pouvoir que domine l’intégrité person-
nelle) et enfin, les niveaux élargis de l’amour, de l’amour

12 Cartographie de la conscience



inconditionnel/joie/guérison, de l’extase, de la paix et de l’éveil. Ces
paliers supérieurs de conscience sont porteurs d’une immense énergie
vitale. De moins en moins le fait d’objectifs personnels, ce sont les
domaines des saints, des mystiques, des arhats et des avatars.

N. B.  : Nous employons les qualificatifs «  supérieur  » et «  infé-
rieur  » au bénéfice de l’esprit linéaire  ; ils ne reflètent pas la réalité. À
vrai dire, rien n’est supérieur ou inférieur, car la vie entière est au ser-
vice du tout par sa nature même. Un grand arbre est-il supérieur à un
arbre de petite taille  ? Un chat, meilleur qu’un écureuil  ? Comme
l’écrit le Dr Hawkins, «  toute chose révèle le miracle de l’existence  ;
par conséquent, toute chose, sans exception, est égale à toute autre
chose du simple fait qu’elle existe24  ».

Le mariage avec Susan  :
Partager la carte avec le reste du monde

Après avoir réalisé la cartographie de la conscience, le Dr Hawkins ne
sut trop qu’en faire. Il la diffusa localement auprès de groupes de
rétablissement des dépendances. (À New York, il avait été un ami
proche de Bill Wilson, cofondateur des Alcooliques anonymes.) Mais
il hésita à en parler hors de ce contexte. Sachant que ce test muscu-
laire pouvait permettre à n’importe qui de découvrir la vérité, il crai-
gnait qu’il ne serve à des fins malveillantes. (Ses recherches
l’amenèrent cependant à conclure que la vérité n’est accessible qu’à
une personne intègre. Voir l’Appendice A pour en apprendre davan-
tage sur cette méthode.)

L’heureux partenariat qu’il formait avec son épouse, Susan J.
Hawkins, lui permit de publier ses recherches et de faire connaître ses
états intérieurs par le biais de livres et de conférences. «  Elle a été
mon point d’appui  », répétait-il souvent. Elle l’accompagnait toujours
sur scène. Ses aptitudes d’organisatrice jointes à une grande intuition
et à une grande sincérité d’expression facilitèrent la liaison entre son
savoir intérieur et le monde extérieur. Quand je demandai à Susan ce
que représentait pour elle le fait d’avoir épousé David pour ensuite le
partager avec des milliers de personnes du monde entier, elle répon-

Introduction 13



dit  : «  C’est simple. Quand on aime quelqu’un, on l’appuie dans son
destin. Puisque j’aimais mon mari, je devais le partager avec le reste
du monde25.  »

C’est en grande partie grâce à l’engagement et aux aptitudes de
Susan que nous avons accès à l’œuvre du Dr Hawkins. Je fus souvent
témoin de leurs conversations quand, par ses encouragements, elle lui
insufflait l’énergie dont il avait besoin pour préparer un autre livre,
une autre conférence, un autre satsang. Au fil des ans, les gens par-
coururent de grandes distances pour assister à ses conférences ou sim-
plement être en sa présence, parce que son aura avait sur eux un effet
catalytique et apaisant. Il affirmait toujours avec insistance que ce que
les autres voyaient en lui était le reflet de leur vrai Soi. Il disait sou-
vent  : «  Le Soi du maître et celui du disciple sont les mêmes.  » Des
gens de tous âges, de toutes conditions et de partout dans le monde
venaient l’écouter. L’essence, le vrai Soi, était généreusement
accueillie. «  Après la quête de toute une vie, dit quelqu’un, mon âme
s’est enfin sentie chez elle.  » Je peux dire par expérience que c’est en
sa présence que le «  vilain petit canard  » pouvait enfin être vu comme
le «  cygne  » qu’il était (clin d’œil au conte célèbre). Cet effet miroir
sur l’âme fait toute la différence dans la vie d’une personne  ; il lui fait
prendre conscience de sa propre vérité.

David disait que ses enseignements ne différaient en rien des
principes fondamentaux des grandes religions du monde – l’amour
inconditionnel, la compassion, l’humilité et la bonté envers chaque
créature vivante  : «  Faites le don de votre vie et élevez l’humanité tout
entière en faisant preuve de bonté, de considération, d’indulgence et
de compassion partout, en tout temps, en toute circonstance, envers
tous autant qu’envers vous-même. C’est le plus beau don que vous
puissiez faire26.  »

La maison d’édition des Hawkins, Veritas Publishing (Sedona,
Arizona), publia le premier tirage de Power vs. Force: The Hidden
Determinants of Human Behavior (Pouvoir contre force  : les déterminants
cachés du comportement humain), un livre novateur qui fit connaître la
cartographie de la conscience. Réédité chez Hay House, le livre tou-
cha plus d’un million de lecteurs et fut traduit en plus de 25 langues.

14 Cartographie de la conscience



Je fais partie des nombreux individus dont la vie a été radicalement
transformée par ce livre et par la découverte de l’échelle de
conscience.

L’œuvre du Dr Hawkins compte maintenant 16 livres et plus de
100 conférences enregistrées, ainsi que d’innombrables articles et
entretiens, tous créés dans ses dernières années, à cette étape de la vie
où la plupart des gens savourent leur retraite et «  prennent les choses
comme elles viennent  ». De 68 à 84 ans, il voyagea énormément, et il
travailla jusqu’à son dernier jour. Dans sa dernière année, je l’aidai à
mettre la dernière main aux éditions officielles, revues par l’auteur, de
Pouvoir contre force (l’édition originale fut publiée en 2012 et sa nou-
velle édition en 2013) et de Letting Go (2012). Certains jours, quand
j’allais chez lui pour nos séances de travail, il était fatigué et ne se sen-
tait pas bien, mais quelques gorgées d’espresso et une plaisanterie suf-
fisaient à le remettre en selle, et nous besognions pendant des heures.
Je fus le témoin privilégié de son engagement inexhaustible envers sa
mission d’aide à son prochain.
Étant professeure d’université, je fais lire ses livres à mes étudiants.
Curieusement, ils en disent ce qu’ils ne disent d’aucun autre ouvrage  :
«  Il exprime exactement ce que je sais être la vérité sans savoir com-
ment la formuler.  » Dans son introduction à Pouvoir contre force le Dr

Hawkins affirme qu’il ne fait que dire ce que nous savons déjà dans
notre for intérieur  : «  Ce livre aura rempli sa mission avec succès si, à
la fin, vous vous exclamez  : “Mais cela, je l’ai toujours su  !” Ce qui est
présenté ici est seulement un reflet de ce que vous savez déjà, mais
dont vous ignorez la connaissance. Notre propos ici est de relier les
points entre eux pour que l’image se dessine27.  »

David ne prétendit jamais avoir découvert un code secret ou tiré
quelque mystère gnostique «  des poils de nez d’un chameau  »,
comme il se plaisait à le dire. Ainsi que vous le lirez au chapitre 8, il
se contenta de nous rappeler que la vérité est «  universelle  », qu’elle
est «  vraie en tout temps et en tout lieu, indépendamment des cul-
tures, des personnalités ou des circonstances  », et il la cartographia
pour nous aider à la trouver. Au-delà de la lumière qu’elle projette
sur les entreprises humaines liées à la santé, à l’art, au gagne-pain,

Introduction 15



aux relations et à la politique, cette cartographie détaille une des pre-
mières démarcations modernes des niveaux supérieurs de la
conscience humaine (la réalisation de soi, le néant, la vacuité et l’es-
prit Un, l’éveil suprême) et les phénomènes qui les différencient. Les
notes autobiographiques en fin de volume confirment la conscience
supérieure de leur auteur. Le Dr Hawkins définit les divers degrés de
l’éveil avec une limpidité qui ne peut provenir que de son expérience
personnelle. Après tout, on ne peut pas tracer la carte d’un lieu que
l’on ne connaît pas.

Swami Chidatmananda, un maître vedanta très respecté en Inde,
me dit que les livres du Dr Hawkins renferment en essence, transpo-
sées en langage moderne, les mêmes vérités pérennes que l’on peut
lire dans les Upanishads (Vedanta). «  Il n’y a pas de différence entre ce
dont il parle et ce dont il a fait l’expérience, et ce qu’ont dit les plus
grands sages et saints de l’Inde28.  » 

AU SUJET DE CE LIVRE
Avant son décès en 2012, je priai le Dr Hawkins et Susan d’effectuer
un test kinésiologique sur un certain nombre de projets afin de savoir
s’ils devaient ou non être menés à terme. Un «  manuel  » d’introduc-
tion, qui en faisait partie, fut approuvé. Le livre que vous tenez entre
vos mains est la réalisation de ce projet.

Ce livre est unique dans l’œuvre du Dr Hawkins, car il regroupe
des éléments de ses enseignements sur une variété de sujets. Il
explique la cartographie de la conscience et traite, entre autres, de
notre rapport avec les animaux, de l’évolution de la conscience, de
croissance personnelle, de leadership éclairé, de guérison physique, de
réussite commerciale, de victoire sur les dépendances, du franchisse-
ment des obstacles de l’ego, des états spirituels supérieurs, pour ne
nommer que quelques-uns des sujets abordés.

Contrairement aux autres livres, il expose le lecteur à divers styles
de communication  : style formel propre aux ouvrages publiés, conver-
sations courantes, conférences. Le contenu est puisé à même tous ses
ouvrages précédents, quelques conférences, ainsi que dans des

16 Cartographie de la conscience



échanges informels. Le texte a été revu pour des raisons de clarté et
pour condenser la matière en un volume. Les nouveaux lecteurs y
trouveront une solide introduction à l’œuvre de l’auteur et les étu-
diants confirmés, une récapitulation édifiante. Toutes les mesures
dont il est question dans ce livre ont été effectuées par Susan et le
Dr Hawkins avant le décès de ce dernier en 2012 au moyen de la
méthode kinésiologique qu’employait David pour évaluer le niveau
de conscience (le champ d’énergie) d’un quelconque élément sur
l’échelle de conscience.

Les chapitres réunis ici servent de complément aux conférences
du Dr Hawkins, compilées sous le même titre que la version originale,
The Map of Consciousness Explained (Hay House 2019) du présent livre,
Cartographie de la conscience. Les tableaux de ces conférences y sont
reproduits pour que les auditeurs voient ce à quoi renvoie le
Dr Hawkins dans les enregistrements audio. Nous avons omis d’in-
clure une bibliographie. Toutefois, les sources de chaque chapitre
sont indiquées dans la section Ressources complémentaires en fin de
volume. En consultant ces ouvrages, le lecteur qui le souhaite aura
accès aux imposantes ressources bibliographiques du Dr Hawkins.

Chacune des trois parties de ce livre – «  Les bases  », «  Les applica-
tions pratiques  » et «  Le cheminement de la conscience  » – est précé-
dée d’un bref commentaire éditorial et d’un aperçu de l’expérience
clinique du Dr Hawkins. «  Les bases  » définissent la portée de la car-
tographie de la conscience  : comment l’échelle de conscience a-t-elle
pris forme  ? Quel en est le contexte scientifique  ? Que sont un niveau
de conscience et un champ d’énergie  ? Comment mesure-t-on les
niveaux de conscience  ? Quelle a été l’évolution de la conscience au fil
des millénaires  ? La première partie de l’ouvrage répond, entre autres,
à ces questions.

Le lecteur apprendra ensuite dans «  Les applications pratiques  » à
transposer l’échelle de conscience dans son quotidien. Le Dr Hawkins
propose des solutions faciles à des problèmes humains courants, tels
que les ennuis de santé, l’atteinte des ambitions ou la victoire sur les
dépendances. Une dépendance consiste essentiellement à rechercher
son bonheur ailleurs qu’en soi. Le chapitre 6 traite des toxicomanies,

Introduction 17



mais les mêmes principes peuvent s’appliquer à toute forme de com-
pulsion ou de comportement dépendant. La victoire sur les toxicoma-
nies est tout à fait pertinente compte tenu de l’augmentation
scandaleuse des décès dus aux drogues et à l’alcool dans nos sociétés
actuelles. La corrélation que le Dr Hawkins établit entre l’échelle de
conscience et les douze étapes est fort utile dans le contexte de la
dépendance et d’autres situations similaires. À noter que le Dr

Hawkins encourageait ses disciples à adhérer à la tradition des douze
étapes des AA dans leurs groupes d’étude, puisque ces directives
concernant l’anonymat et le service aux autres freinent, au sein des
groupes spirituels, la tendance à élever un des membres au rang de
«  maître  ».

Dans la troisième partie du livre, «  Le cheminement de la
conscience  », le Dr Hawkins définit dans des propos d’une clarté
exceptionnelle ce qui caractérise les maîtres et les enseignements véri-
tables. Jusqu’à présent, l’humanité ne disposait d’aucun étalon-or
pour éprouver la fiabilité des maîtres spirituels. D’innombrables aspi-
rants sincères ont trouvé la mort ou ont sombré dans un désespoir
suicidaire aux mains de faux gourous et de faux messies. Cette section
donne des conseils très précis pour éviter les pièges spirituels et
rehausser son propre niveau de conscience. Ce sont des étapes faciles,
mais le Dr Hawkins soutient que très peu de personnes s’y engagent,
dès lors que l’ego croit en secret qu’il «  sait  » déjà. Posez-vous la ques-
tion suivante  : suis-je prêt à renoncer à ce que je crois savoir  ? Le Dr

Hawkins vous parle par expérience quand il vous assure qu’une féli-
cité inimaginable attend ceux qui lâchent prise en profondeur. Il
ajoute que, paradoxalement, ce lâcher-prise est plus important que
l’atteinte du but de ce parcours  : «  Quand les nuages se dissipent, le
soleil brille.  » En d’autres termes, quand on renonce à ce que l’on
n’est pas, on devient ce que l’on est vraiment. Il me dit un jour  : «  Ta
nature inhérente est celle du Bouddha  ; seulement, tu ne le sais pas
encore.  »

18 Cartographie de la conscience



Comprendre les niveaux de conscience
Lors de mon premier contact avec la cartographie de la conscience en
2003, j’étais spécialiste des grands mystiques et professeure d’études
religieuses depuis plusieurs années. Je vis sur-le-champ dans les «  ni-
veaux de conscience  » du Dr Hawkins les étapes classiques de l’évolu-
tion intérieure définies depuis des siècles dans les textes sacrés, par les
philosophes, les sages et les mystiques. On trouve notamment dans la
tradition chrétienne un traité intitulé L’Échelle du paradis, par le moine
orthodoxe syrien Jean Climaque (env. 579-649) qui vécut au mont
Sinaï, en Égypte, et Le Château intérieur (ou Les Demeures), par la
mystique catholique espagnole sainte Thérèse d’Avila (1515-1582).

Qu’il grimpe l’échelle des vertus jusqu’au dernier degré, celui de
l’amour, ou qu’il entre profondément en lui-même jusqu’à la demeure
la plus intime de l’union divine, l’aspirant spirituel franchit de nom-
breuses étapes. Dans la tradition bouddhiste, les 10 tableaux de la
quête du buffle, représentations des étapes de l’entraînement du pra-
tiquant de l’ignorance à l’éveil, sont des outils d’enseignement depuis
leur création en Chine, au 12e siècle. La tradition soufie offre de
nombreuses descriptions des différentes «  stations  » du voyage inté-
rieur qui vont de la célèbre allégorie poétique Le Colloque des oiseaux,
œuvre du mystique persan Farid Ud-Din Attar (env. 1142-1220), jus-
qu’aux Twelve Levels of Initiation du mystique soufi d’aujourd’hui,
Llewellyn Vaughan-Lee.

Bien qu’ils se distinguent par leur formulation et leur contexte,
ces enseignements issus de religions différentes véhiculent essentielle-
ment le même message  : la quête de vérité comporte plusieurs étapes.
Ces dernières ne sont pas vécues de façon linéaire, mais elles entraî-
nent inévitablement une évolution de la conscience chez les aspirants
déterminés. Par exemple, la première étape est celle où une personne
se rend compte que la vie n’est pas qu’une accumulation des biens de
ce monde. Elle entre en elle-même et accède alors au «  château inté-
rieur  » dont parle sainte Thérèse. Ou bien, comme le «  bouvier  » des
tableaux de la quête du buffle, elle remarque pour la première fois les
empreintes du buffle qui symbolisent notre nature innée de Bouddha.

Introduction 19



Elle prend conscience de sa vie spirituelle et souhaite en cultiver les
vertus nécessaires  : la discipline, la patience, l’humilité, la focalisation
sur un but, la capacité d’apprentissage et le service envers le prochain.
Si elle persévère dans ce cheminement parfois ardu et sans voie défi-
nie, elle connaîtra au bout d’un très long temps l’expérience détermi-
nante de la réalité de l’amour. Toujours présent, l’amour n’aura été
jusque-là «  qu’un trésor enfoui au plus profond du cœur  », comme
disent les soufis. L’ouverture du cœur est un moment décisif, car l’as-
pirant a alors franchi les bornes de la logique pour entrer dans le
domaine de la grâce désintéressée, de la synchronicité et de la joie.

J’avais beau m’être imprégnée de ce corpus et l’avoir enseigné,
c’est à la lecture de Cartographie de la conscience que je me trouvai pour
la première fois en présence d’un ouvrage scientifique qui confirmait
les degrés classiques de la vie spirituelle en termes de «  structures
d’attracteurs  » et de «  champs d’énergie  » mesurables. Le savoir du
cerveau gauche venait de valider de façon stupéfiante l’intuition du
cerveau droit.

Cette cartographie est d’une simplicité géniale puisque l’échelle
de conscience, un tableau tenant en une seule page, trace le parcours
spirituel dans son entier. Elle est également complexe sur le plan cli-
nique par sa description du processus émotionnel et de la vision de
Dieu, de soi et de la vie propre à chaque niveau de conscience. Elle
est libre de tout dogme et de tout symbolisme religieux, si bien que
chacun peut trouver son chemin en l’étudiant, quelle que soit sa
confession. Son aspect le plus intrigant et ce qui la distingue de la plé-
thore de feuilles de route spirituelles que nous ont proposées les mys-
tiques au cours de l’histoire démontrent à chaque nouveau degré de
conscience une augmentation mesurable de la «  fréquence  » ou de la
«  vibration  » énergétique. Autrement dit, plus une personne est
consciente et aimante, plus croît son influence sur le reste du monde.

Toute la prémisse du travail de Hawkins repose sur le gros bon
sens. La négativité épuise, la positivité exalte. Les champs d’énergie
positive (courage, bonne volonté, acceptation, raison, amour) sont
plus puissants que les champs négatifs (honte, apathie, peur, colère,
orgueil) puisqu’ils concordent avec l’énergie vitale. L’amour apaise  ; la

20 Cartographie de la conscience



peur comprime. Le courage nous pousse en avant  ; le chagrin nous
ramène en arrière. Beaucoup d’entre nous savent ce qu’il faut de cou-
rage pour surmonter leur chagrin et aimer à nouveau quand la mort
ou un divorce leur a arraché l’être aimé.

Chaque champ d’énergie représente une vision de la vie qui a du
sens pour la personne à ce niveau de conscience. Quand ils occupent
des degrés différents, il n’y a pas jusqu’aux membres d’une même
famille ou d’une même équipe de travail qui ne se perdent en discus-
sions interminables parce qu’ils ne partagent pas du tout la même
vision du monde. Quand vous portez des lunettes aux lentilles rouges,
tout vous paraît rouge, quels que soient les arguments de ceux qui
portent des lunettes aux lentilles vertes. Le monde est-il rouge ou
vert  ? Celui que vous voyez dépend de la couleur de vos lentilles. Une
personne enlisée dans le chagrin, par exemple, ne voit que le passé, ne
parle que de «  ce qui était  ». Il est beaucoup moins irritant de com-
prendre que personne n’est «  mauvais  », que chacun voit la vie en
fonction de ses lentilles. Et ces lentilles correspondent à son niveau de
conscience.

Certaines personnes détestent les degrés d’une échelle linéaire.
Par ailleurs, l’ego peut se nourrir de la notion même de degrés. Le Dr

Hawkins déplorait cette réaction de l’ego, quand on croit avoir atteint
le niveau de l’amour et qu’on n’en est même pas à celui de la résolu-
tion de ses propres conflits, inhérente au niveau de l’acceptation.

Mais voilà, l’échelle de conscience du Dr Hawkins n’est linéaire
qu’en apparence. Elle est numérique et logarithmique pour que notre
pensée linéaire perçoive clairement les champs d’énergie de la
conscience, mais ceux-ci ne présentent aucune linéarité  ; ils sont plu-
tôt constitués de champs attracteurs. Je fis un jour au Dr Hawkins la
demande suivante  : «  Quel fut le cheminement de votre conscience
dans cette vie  ?  » Long silence. Quand, finalement, il laissa tomber sa
tête dans ses mains, je sus que ma question ne correspondait à aucune
réalité  ! «  C’est impossible à décrire, répondit-il enfin. On ne passe
pas d’un niveau à un autre de façon linéaire. Il serait plus juste de dire
que ce cheminement est phasique, comme la météo29.  »

Introduction 21



Pour les aspirants sincères, Cartographie de la conscience sera révéla-
trice. Dès leur première lecture, cette feuille de route les guidera dans
leur voyage intérieur et leur apportera du réconfort. Récemment, un
étudiant m’a dit  : «  Cela m’est très utile de savoir à quel niveau se
trouve l’acceptation et que c’est aussi le lieu du pardon. C’est ce que
je vise dans ma relation avec une certaine personne. En ce moment,
j’en suis à la colère, je nourris du ressentiment, mais l’échelle me pro-
pose une façon de surmonter cette étape.  »

La quête d’amour des aspirants en tant qu’origine et aboutisse-
ment de la vie spirituelle est aussi confirmée. Tout au long de l’his-
toire, la religion a souvent prêché une doctrine gauchie de culpabilité,
d’autoflagellation, d’austérité et de peur comme moyen d’atteindre la
vérité. Constater que la culpabilité et la peur sont au bas de l’échelle
et l’amour et la joie au sommet peut être un grand soulagement et
susciter un changement de cap radical. Comme aimait à le dire le Dr

Hawkins  : «  C’est la culpabilité, non pas Dieu, qui donne des
ulcères  !  » Dieu est amour, et c’est dans l’amour et par l’amour qu’on
arrive à la vérité.

Il est aussi intéressant de noter que la raison, la vertu la plus
acclamée de la civilisation occidentale, représente certes une énergie
raffinée, mais qu’elle fait piètre figure quand on la compare à l’éner-
gie du cœur. Le véritable savoir est expérientiel  ; il provient des
leçons de la vie que nous avons intégrées dans notre cœur et tout
notre être. Sans cela, nous ne sommes aux yeux des gens que des
«  têtes parlantes  ». Comme le dit le Dr Hawkins  : «  Le chemin du
cœur contourne l’intellect et croit en la perfection de l’amour plutôt
qu’en la poursuite de l’intellect et de la raison. L’amour considère
que l’intellect et la logique ne sont que des outils  ; ils ne sont pas
“qui je suis”30.  »

Les recherches du Dr Hawkins dans la dynamique non linéaire, la
physique quantique et les mathématiques avancées lui permirent d’in-
tégrer à sa Cartographie de la conscience des notions absentes de la
représentation que les autres mystiques ont faite des différentes
étapes du voyage intérieur. Par exemple, on peut comparer l’énergie
vitale à un circuit électrique. Dans cette optique, le divin est le champ

22 Cartographie de la conscience



infini du pouvoir dont la tension est progressivement réduite du plus
élevé au plus bas niveau de conscience, un peu comme agit un trans-
formateur abaisseur. Le système nerveux et le protoplasme humains
sont incapables d’absorber l’immense énergie de l’infini, sauf dans des
quantités que nos circuits peuvent tolérer. En guise de comparaison,
50 000 volts ne sont guère utiles dans un contexte domestique, mais
110 volts, oui. Dans une maison, on n’évalue pas un électroménager à
sa puissance. Un réfrigérateur n’est pas «  supérieur  » à une veilleuse.
De la même façon, les différents niveaux de conscience ne sont ni
meilleurs ni pires que d’autres. Ils représentent seulement divers
degrés d’énergie qui ont chacun des fonctions spécifiques.

Une surcharge d’électricité peut faire «  sauter  » un circuit limité,
mais un circuit de grande capacité peut en recevoir beaucoup. Par
exemple, le champ énergétique – le niveau de conscience – du dalaï-
lama est si vaste et aimant qu’il peut absorber une immense charge
d’énergie vitale et répandre de très grandes quantités d’énergie
réparatrice. La joie et l’amour qu’il porte en lui pétillent d’humour,
de rire, de bonté et de compassion. La plupart des gens ne peuvent
être des conduits d’énergie à ce point performants pour les autres,
parce que leur attention se concentre habituellement sur leurs
propres besoins, leurs pensées, leurs sentiments et leurs aspirations.
Leur «  circuit  » intérieur se concentre autour du soi, il est incapable
de ressentir pour le reste du monde un amour inconditionnel. De
fait, certaines personnes sont proprement égocentriques. Les niveaux
négatifs de conscience que représentent, par exemple, la honte, la
culpabilité, la peur, le désir, la colère et l’orgueil, sapent leur énergie
au lieu de leur en apporter. Ce livre éclaire le chemin de toute per-
sonne qui aspire à plus d’efficacité dans quelque domaine que ce
soit.

Introduction 23



Comment aborder ce livre
Le style, parlé et écrit, du Dr Hawkins visait à faciliter la compréhen-
sion du cerveau droit et du cerveau gauche. Voici l’explication qu’il en
donne dans l’introduction de Pouvoir contre force  :

En fait, les êtres humains parviennent à connaître les choses par
reconnaissance structurelle – la façon la plus facile de saisir un
concept entièrement nouveau est par familiarité. Ce genre de
compréhension est encouragé par un style d’écriture caractérisé
par la «  fermeture  ». Au lieu d’utiliser des adjectifs ou des
exemples épars pour exprimer des pensées, on utilise la répétition
pour «  faire  » et «  clore  » les concepts  ; ainsi, le mental est satisfait. 

Cette approche est souhaitable parce que le mental qui lit le
chapitre 3 n’est pas celui qui lit le chapitre 1. L’idée de devoir
commencer au chapitre 1 et de lire progressivement jusqu’à la fin
n’est qu’un concept du cerveau gauche. C’est la voie piétonnière
de la physique newtonienne, fondée sur une vision limitée et limi-
tatrice du monde dans laquelle tous les événements sont censés se
produire selon une séquence linéaire A’B’C. Cette forme de myo-
pie provient d’un paradigme suranné de la réalité. Notre vision
plus large et beaucoup plus englobante puise non seulement à
l’essence même de la physique, des mathématiques et de la théo-
rie non linéaire les plus avancées, mais s’inspire aussi des intui-
tions qui peuvent être expérimentalement validées par n’importe
qui. 

[…] J’ai essayé, autant que possible, de présenter ces sujets
dans des termes non techniques. Point n’est besoin de penser qu’il
faut une capacité intellectuelle exceptionnelle pour digérer ce
matériau – ce n’est pas le cas. Nous tournerons autour des mêmes
concepts, jusqu’à ce qu’ils semblent évidents. Chaque fois que
nous reviendrons sur un exemple, une meilleure compréhension
se fera jour. Ce genre d’étude est comme le survol d’un nouveau
terrain en avion  : au premier passage, il semble inconnu  ; au
deuxième, nous remarquons des points de référence  ; la troisième

24 Cartographie de la conscience



fois, il commence à avoir un sens, et nous finissons par en avoir
une connaissance familière. Le mécanisme inné de reconnaissance
structurelle du mental se charge du reste31.

Que vous en commenciez la lecture au début ou à la fin, vous ver-
rez que ce livre gravite autour de ce thème central  : ce ne sont pas nos
mots ou nos actes qui transforment le monde  ; cette transformation est le
résultat de ce que nous sommes devenus. Le Dr Hawkins soutient que
même une minuscule évolution de la conscience individuelle profite à
l’humanité entière. L’amour est si puissant, dit-il, qu’une seule pensée
d’amour au quotidien suffit à effacer toutes les pensées négatives.
«  L’amour et l’espoir que vous offrez à un chat errant qui traverse la
rue sous vos yeux gomment tous les jurons que vous auront inspirés
votre belle-mère, votre prof ou toute autre personne qui vous avait
mis en colère32.  »

Notre planète est pleine de gens qui veulent «  changer le
monde  », mais qui se concentrent sur les symptômes sans remonter à
la source du mal. Ce genre de force engendre une force contraire qui
conduit à une impasse et nie la grandeur – la grandeur qui vient de
l’intérieur et qui n’est autre que le courage de se changer soi-même.
Ce livre est porteur d’un message capital pour la société  : le monde
change quand nous changeons.

Si l’amour nous motive et nous stimule, tous les objets, les lieux et
les êtres avec lesquels nous entrons en contact deviennent meilleurs
en raison de ce qu’est devenue la personne aimante que l’on est.
L’amour est la force silencieuse qui inspire, apaise, élève, encourage et
améliore toute chose. Et parce que l’amour darde ses rayons dans l’in-
terconnectivité énergétique de l’univers, qui n’est ni locale ni linéaire,
notre influence se fait sentir où que nous soyons et quoi que nous fas-
sions. Aimer ne serait-ce qu’une parcelle de vie, c’est aimer toute vie,
car tout est lié.

La valeur de la contribution du Dr Hawkins à l’évolution de l’hu-
manité est inestimable. On ne trouve pas un trésor sans en avoir la
carte. Cette voie appartient à tous ceux qui la choisissent. Chacun de
nous a un point de départ qui lui appartient, mais il manie seul le

Introduction 25



gouvernail de son propre avenir et il peut, à tout instant, exercer son
libre arbitre.

– Fran Grace, Ph. D.

Fran Grace est professeure d’études religieuses ainsi que fondatrice et coor-
donnatrice du programme de méditation de l’Université de Redlands en
Californie. Elle est l’auteure de plusieurs livres, dont The Power of Love:
A Transformed Heart Changes the World (2019), dédié au 
Dr Hawkins et publié par Inner Pathway Publishing,  une organisation sans
but lucratif qu’elle a fondée en 2008 dans le sillage de sa pensée.

26 Cartographie de la conscience




